
 

1 

 
 
 
 
 
 

Actes illustrés 
 
Journée de reflexion Culture et Politique : 

vers une cohabitation heureuse ? 
24 novembre 2017 - La tour du Pin 

 
 
 
 
Les invité.e.s présent-e-s :  
-Marie-Christine Bordeaux, vice-présidente culture et culture scientifique Université Grenoble Alpes 
-Heiko Buchholz, acteur, faiseur de spectacle, Un euro ne fait pas le printemps? 
-Stracho Temelkovski, Musicien, directeur artistique Musika Songes 
-Gilles Caillat, ajoint au service à la population de Champ sur Drac 
-Célia Cot, directrice action culturelle le Diapason 
-Tristan Dubois, directeur artistique de la Cie Les mangeurs d'étoiles 
-Nelly Forel, politique de la ville Saint-Marcellin 
-Anne Favier, chargée de mission "écoles et territoires" Centre de gestion FPT 38 et élue Voiron 
-Marc Lagadec, chargé de programmation St Rémy de provence 
-Magali Paret-Solet, directrice Education culture Jeunesse et sport de Champ sur Drac 
-Brahim Rajab, directeur du Prunier sauvage Grenoble 
-Amandine Vassieux, Saint-marcellin Vercors Isère, Vice-présidente : Economie numérique et politiques contratuelles 
 
Journée  parsemée d'interventions artistiques: 
-Bertille Puissat - Chant 
-André Recoura - Sculpture 
-Isabelle Raquin - Dessin 
-Eric Demelis - illustration 
-Pierre Langda – Ecrivain 
 
 
 
 
 
Elle s’est déroulée en présence de: 
-Claire Durand, adjointe à la culture de la Tour du Pin 
-Monique Limon, députée



 

2 

 
 
 
 
 
 
 

Programme  
 
// 9h30 : Accueil / Inscriptions - aux Halles - Ateliers au choix 
Atelier 1- Politique culturelle: Le duo élu.e/technicien.ne // 
Politique culturelle : élus politiques et techniciens : quelle répartition des rôles ? En 
quoi ce duo contribue-t-il au processus de démocratisation culturelle (diversité, 
participation, inclusion, médiation) ? 
Atelier 2- Les résidences artistes et irrigation des territoires// 
La place de l'artiste dans un projet de commande politique ou associatif à 
l’échelle d’un territoire ? Duo artiste-technicien.ne.s / quelles réponses apporter à 
la commande ? 
Atelier 3- Liberté de programmation // 
Quelle place donner aux sujets d’actualité dans les programmations (religion, 
identité, moeurs) ? 
La question de la censure et de l’autocensure, la liberté de programmation en 
question, l’ingérence… 
Atelier 4- Les projets participatifs // 
Quelle est la place des habitant.e.s dans un projet culturel ? Le citoyen est-il 
seulement un usager ? Accès, appropriation, droits culturels : le glissement. 
La question des publics : faire avec et non pour les publics 
 
// 14h Table ronde Culture et Politique: cohabitation heureuse? 
//15h30 CONCLUSION par Marie-Christine Bordeaux 
 
 
 



Notes prises lors de l’intervention de MC Bordeaux :

Dans son ouvrage sur l’éducation artistique, Jean-Gabriel Carasso s’est essayé à distinguer art et 
culture. L’art, dit-il, c’est la chose, et la culture, c’est la relation que nous entretenons avec cette 
chose. Bien sûr, la culture dépasse la question de l’art, en tout cas elle ne s’y limite pas. La culture
est une production symbolique qui permet de faire société et structurer les relations entre les 
individus. Quant à l’art, il n’a pas l’exclusivité de la question esthétique car, même si l’expérience 
esthétique est, de manière privilégiée, provoquée par l’art, elle repose avant tout sur la 
convergence entre une intention esthétique en production (le projet de l’artiste) et une 
intentionnalité esthétique en réception (les dispositions et attentes des publics). Cela suppose des 
compétences, on pourrait dire du talent, de part et d’autre. Cela ne signifie pas qu’il y aurait d’un 
côté des spécialistes qui auraient l’exclusivité de la sphère de production, et les autres, qui ne 
seraient que des spectateurs, c'est-à-dire des récepteurs.  Comme j’ai eu l’occasion de l’étudier 
dans une recherche sur le théâtre des amateurs menée avec Marie-Madeleine Mervant-Roux, la 
fonction artistique est disséminée dans la société, bien qu’elle soir, notamment dans le système 
français, en tension entre le pôle professionnel et légitimé par l’institution, et le pôle amateur. Mais 
cette distinction est historique et n’a pas de pertinence, par exemple, pour distinguer ce qui serait 
art et ce qui serait non-art. précisément parce que l’art résulte de l’intentionnalité, convergente ou 
non, de plusieurs éléments du corps social.

Le thème de la journée étant « culture et politique », je me suis interrogée sur le recours fréquent 
qu’il y a, dans la culture, aux références politiques. Tout d’abord, rappelons que la politique n’est 
pas seulement l’action de l’État et des collectivités, mais également celle de toutes les 
organisations sociales qui parviennent à peser sur les décisions publiques et plus généralement 
sur les affaires de la cité. 

les problématiques de la politique ne sont pas sans rapport avec celles de la culture, notamment si
on évoque la question de la liberté d’expression et celle de la complexité de l’humain et du social.
Étant par nature doté de significations inépuisables, l’art permet d’exposer, de faire ressentir et de
partager cette complexité. Il me semble qu’il y a également quelque chose de commun, entre la
politique et la culture, qui est le processus de délégation: la politique par définition est l'affaire de
tous,  mais une différenciation s'opère dans le cadre du modèle de délégation démocratique, avec
une tension entre la démocratie représentative (normes imposées) et les formes participatives (la
co-construction, le renouvellement et l’expansion des normes démocratiques) qui n’annulent pas le
processus de délégation ; on peut établir un parallèle avec le processus de délégation dans la
culture :  tout  individu  depuis  l'aube  de  l'humanité  probablement  chante,  danse,  collectionne,
interroge,  produit  de l'imaginaire,  pense son destin,  mais certains individus vont  se spécialiser
dans cette fonction, l’incarner, la  porter plus haut, en laissant plus de prise à la complexité et à
l’obscurité  de tout ce qui relève de l’activité symbolique. Parfois, cette délégation est presque
totale,  comme  le  montre   l’hyper  professionnalisation  de  la  fonction  dramatique  en  France,
encouragée  par  des  politiques  culturelles  centrées  à  la  fois  sur  la  professionnalisation  et  sur
l’excellence.  Cette  coupure  entre  amateurs  et  professionnels  spécialisés,  parfois  présentée
comme quasi ontologique, est parfois incompréhensible pour des collègues d’autres pays qui n’ont
pas comme modèle un processus de délégation aussi poussé, pour ne pas dire de mise à l’écart
d’une partie de ceux qui accomplissent des fonctions artistiques. 

Pourtant, bien que les parallèles soient assez faciles à faire, et bien que les discours d’acteurs ne
cessent  de mettre en avant  la fonction politique de la  culture,  culture et  politique doivent  être
distingués. Rappelez-vous  l'impuissance du secteur culturel face à la progression des idées du
Front  National,  malgré  la  puissance  de  la  culture,  son  efficacité  pour  produire  un  imaginaire
partagé,  pour  développer  des  démarches  d’ouverture  à  des  systèmes  de  pensée  et  de
représentation  différents.  L’activité  culturelle  –  définie  comme une  politique  de  l’art  -  n’a  pas
d’impact politique direct, car trop souvent on attribue à l’art le pouvoir de changer le monde ou, à
tout le moins, quelque chose de concret dans la vie des citoyens. En revanche, l’action culturelle,

1



Notes prises lors de l’intervention de MC Bordeaux :

c'est-à-dire la pensée et l’organisation du partage du capital culturel et de la fonction expressive et
poétique, a une dimension politique, non pas parce qu’elle produit du politique, mais parce qu’elle
est pensée de manière politique dès le départ.

Un des modes d’inclusion de la culture dans la politique, c’est probablement la notion de service
public culturel: quelle définition en donner ? le parallèle est impossible avec un service public, par
exemple celui de l’eau ; que serait, en effet, le fait de distribuer à tous « la même culture» comme
la même eau distribuée à chacun au robinet ? La culture, telle que vous l’entendez ici,, n’est pas
un produit de qualité homogène et destiné à un public moyen conçu et diffusion par les industries
culturelles, même si celles-ci investissent des « niches » de produits spécialisés pour des publics
spécifiques.   Le service public  culturel,  outre l’impératif  de qualité,  répond généralement à des
impératifs de diversité, d’hétérogénéité, de dissémination, d’appropriation..

L'art est le terrain de la  liberté d’expression, une fonction éminemment politique. La culture est
ambivalente :  c'est  ce  qui  divise  mais  aussi  ce  qui  relie.   Elle  peut  être  un  puissant  facteur
d’inégalités, comme l’a démontré Bourdieu avec la notion de capital culturel et à son rôle dans la
distinction sociale. Mais Bourdieu réduisait la culture à la la bourgeoise de son époque,  qui n’a
pas disparu mais n’exerce plus la même domination aujourd'hui  notamment sur les jeunes é. Et
en même temps, la culture est un puissant facteur de réduction des inégalités car elle peut être
mise à disposition de tous, les références culturelles peuvent être partagées, les individus peuvent
s’approprier des schémas et des goûts culturels éloignés, voire contradictoires avec leur héritage,
et c’est cela la vraie dimension politique de la culture : comment elle est au cœur de la production
de références partageables. 

Conseil de lecture ; Jean Gabriel Carasso  Nos enfants ont-ils droit à l’art et à la culture?

2



1 
 

Marie-Christine Bordeaux 

« La médiation culturelle face aux nouveaux paradigmes du développement culturel » 

in Nathalie Casemajor, Marcelle Dubé, Jean-Marie Lafortune, Eve Lamoureux (dir.), 

Expériences critiques de la médiation culturelle, Presses de l'Université Laval, 2017, p. 

109-129. 

 

Il est impossible de dissiper complètement les ambiguïtés inhérentes à l’usage du syntagme 

« médiation culturelle », mais il n’est pas inutile de les préciser. La recherche française hésite 

en effet entre deux postures : théoriser le travail des médiateurs culturels ; ou bien élaborer le 

concept de médiation sans référence particulière à ce travail, en s’intéressant principalement 

aux phénomènes de circulation, de transmission, de communication ou plus largement de 

fonctionnement de la culture. La deuxième posture est la plus fréquente, car l’intérêt pour les 

principes et le fonctionnement prime assez souvent sur l’intérêt pour l’agir. Ce fait s’explique 

aussi par l’importance prise par l’élaboration conceptuelle de la médiation en information-

communication (Bordeaux, Caillet, 2013 : 147-148), bien qu’elle soit également investie, 

voire réinvestie avec une certaine vitalité par la sociologie de l’art et de la culture
1
.  

Dans ces recherches, on peut distinguer trois conceptions de la médiation culturelle. Tout 

d’abord, la médiation comme métier et comme ensemble de compétences professionnelles. La 

reconnaissance d’une profession émergente, liée à la place de plus en plus centrale de la 

question des publics, est ainsi à l’origine de l’intérêt pour la médiation en France, avec 

l’ouvrage fondateur d’Elisabeth Caillet (1995). Ensuite, la médiation comme fonction dans la 

culture : instaurer ou restaurer du lien social, toucher des individus ou des groupes sociaux 

éloignés, intensifier les liens culturels, moderniser l’héritage de l’animation socioculturelle et 

de l’éducation permanente. Enfin, la médiation comme idéal, c'est-à-dire comme projet 

politique de transformation du système culturel. 

Le dialogue mené depuis quelques années entre chercheurs français et québécois ainsi que 

l’évolution récente des politiques culturelles au Québec ont joué un rôle unificateur entre les 

conceptions développées de part et d’autre. Cependant, le Québec a développé une vision que 

nous qualifierons d’inclusive : la dimension socioculturelle de la médiation est affirmée, et la 

figure du médiateur n’est pas opposée à celle de l’artiste dans la mesure où l’artiste est 

considéré et se considère lui-même comme un médiateur. Pour le dire autrement, les rôles 

importent plus que les statuts. Action socioculturelle, développement culturel, art 

communautaire, participation sont inclus dans la définition de la médiation. Celle-ci est 

analysée comme une technologie sociale (Fontan, 2007 : 4) mise au service du développement 

culturel. Il s’agit de penser ensemble démocratisation et démocratie culturelles, accès à la 

culture et expression culturelle (Lafortune, 2013 : s.p.).  

En France, la réflexion est marquée par la coupure historique inaugurée en 1959 entre champ 

socioculturel et champ culturel, ce qui fait de la médiation, aux yeux de certains, un vecteur 

du retour du refoulé dans le champ culturel et non un enjeu de réel changement. Elle est 

marquée par une autre coupure historique entre champ culturel et champ éducatif, datant de la 

même époque, que les politiques d’éducation artistique et culturelle menées depuis 1983 ne 

parviennent pas à résoudre totalement. Ces coupures affectent le statut et le rôle du médiateur, 

comme on le voit dans le développement récent de formes artistiques participatives, qui 

reposent essentiellement, voire exclusivement sur les artistes. La participation apparait donc 

                                                             
1 On peut notamment citer, à cet égard, le colloque « Les mondes de la médiation » organisé par le GDRI OPuS à Paris en 

octobre 2013. 



2 
 

comme une forme d’intervention sociale qui pourrait, en remettant l’artiste au centre du 

dispositif, supplanter le médiateur.  

C’est pourquoi nous faisons l’hypothèse que la médiation, fonction tournée vers l’accueil, 

l’éducation non formelle et l’élargissement des publics, est, dans le cas français, confrontée 

aux nouveaux paradigmes du développement culturel plus qu’elle ne les maîtrise. Quels sont 

ces nouveaux paradigmes, dans quelle mesure se distinguent-ils de celui de la médiation
2
 et 

dans quelles sphères sont-ils élaborés ? Pour répondre à ces questions, nous analyserons les 

notions qui ont successivement cristallisé les attentes d’une époque en matière de culture, et 

permis de signifier les orientations majeures de politique culturelle prises par rapport à ces 

attentes. Cette analyse nous conduira à constater que la médiation ne parvient pas, malgré ses 

promoteurs et l’idéal politique qui lui est souvent assigné, à devenir elle-même un paradigme 

des politiques publiques. Nous examinerons ensuite l’émergence récente de nouveaux 

paradigmes et les défis qu’ils posent à la médiation. 

 

1. La doctrine de l’action culturelle : de l’ambition initiale à la perte de sens 

Le terme action culturelle apparaît dans les années 1930, dans les écrits de recherche sur le 

loisir et l’éducation populaire (Urfalino, 1996 ; Waresquiel, 2001). Il s’agit d’une formule 

opératoire permettant d’associer deux termes reliés à des mondes différents : la culture et 

l’action (au sens d’engagement militant). Elle est ensuite réemployée par Malraux pour 

désigner les missions des Maisons de la culture : création, diffusion et animation
3
. Comme on 

l’oublie parfois, ces institutions employaient, à l’origine, des animateurs culturels, dont la 

fonction était proche de celle des médiateurs d’aujourd'hui : élargissement des publics, liens 

avec les réseaux de différents champs sociaux (comités d’entreprises, syndicats, 

établissements scolaires), actions destinées à rapprocher l’institution et la population. Cette 

fonction diffère cependant dans la mesure où les animateurs culturels, bien qu’employés par 

des institutions culturelles, étaient proches de l’esprit de l’animation socioculturelle et de 

l’éducation populaire, et accomplissaient une fonction critique par rapport aux productions 

culturelles. Certains d’entre eux développaient aussi la culture scientifique, comme ce fut le 

cas dans les premières années de la Maison de la culture de Grenoble, en amont de la création 

du CCSTI
4
 en 1979.  

L’action culturelle devient donc le paradigme de l’ère Malraux. Elle est confiée à la Direction 

du théâtre du ministère de la Culture dès 1961, puis à la MDC
5
 en 1979, à la DDC

6
 en 1982, 

mais disparait en 1986 de l’organigramme du ministère. Les avatars successifs de la DDC
7
 ne 

                                                             
2 Nous suivons en cela Jean-Marie Lafortune (2013 : s.p.), qui considère la médiation comme un paradigme du 

développement culturel : un « modèle d’action privilégié par les milieux institutionnels de la culture désireux d’étendre leur 

audience, mais également par les milieux socio-artistiques œuvrant au renforcement de la citoyenneté », des « perspectives 
professionnelles critiques qui favorisent la valorisation, l’inclusion et la transformation culturelles ». 

3 Selon Urfalino, « Culture, action culturelle, mots étendards de cette politique, ne suscitaient pas d’interrogation sur leur 

contenu car ils ne délimitaient pas un domaine, mais une mission : un projet social et politique fondé sur la puissance des 

œuvres d’art et l’exclusion de tout souci pédagogique ou d’une problématique du temps libre. La force de cette formulation 
fut de faire d’une pierre trois coups : fonder la spécificité et l’identité d’une administration composite ; inscrire la politique 

culturelle dans le dessein gaulliste de refondation de la nation française par l’État ; reprendre à son compte les idéaux 

culturels de la gauche » (Urfalino, 1996 : 328). 

4 Centre de culture scientifique, technique et industrielle. 

5 Mission du développement culturel. 

6 Direction du développement culturel. 

7 SDEC (Sous-direction de l’environnement culturel) en 1986 ; DDF (Délégation au développement et aux formations) en 

1990 ; DDAT (Délégation au développement et à l’action territoriale) en 1999 ; DDAI (Délégation au développement et aux 
affaires internationales) en 2004 ; Secrétariat général en 2010. 



3 
 

parviendront pas, par la suite, à remédier à l’affaiblissement de la notion et à la parcellisation 

des actions qui en relèvent (éducation artistique, politique de la ville, publics atypiques et 

empêchés).  

Le rôle ambigu confié à l’animateur culturel place celui-ci dans une tension constitutive entre 

des missions relevant de la démocratisation culturelle (facilitation de l’accès aux œuvres) et 

de la démocratie culturelle (reconnaissance de l’égale légitimité des expressions artistiques et 

culturelles, et facilitation de l’accès pour tous aux outils nécessaires à cette expression), entre 

le culturel et le socioculturel. Cette tension sera la cause de la disparition de la plupart des 

animateurs culturels engagés lors de la création des Maisons de la culture. Ils sont remplacés 

par des services de relations publiques qui ne prennent plus en charge la fonction d’éducation 

permanente et de formation  à l’esprit critique. Par ailleurs, l’action culturelle se banalise et 

devient synonyme de politique culturelle, notamment dans les municipalités. Aujourd’hui, si 

les DRAC
8
 ont presque toutes encore un conseiller chargé de l’action culturelle, celui-ci est 

essentiellement chargé de suivre la politique de la ville et les actions territoriales. Le terme a 

presque disparu du référentiel du ministère, comme on peut le lire dans la formulation des 

cinq actions opérationnelles du programme 224 « Transmission des savoirs et démocratisation 

de la culture »
9
. 

 

2. La doctrine du développement culturel 

Contrairement à l’action culturelle, dont la définition peut être qualifiée d’hésitante, voire 

bricolée, on peut véritablement parler de doctrine à propos du développement culturel, qui se 

présente comme une alternative forte à la politique de Malraux. Lors du colloque de Bourges 

de 1964
10

, Joffre Dumazedier inscrit le développement culturel dans le développement social 

et le définit en ces termes : « une mise en valeur des ressources physiques et mentales de 

l’homme en fonction des besoins de sa personnalité et de la société » (Moulinier, 2012 : 4.). 

Augustin Girard, chef du service des études et recherches du ministère des Affaires 

culturelles, en fournit en 1972 une définition plus large :  

« Le développement culturel n’est donc plus désormais pour les sociétés et pour 

les individus un luxe dont ils pourraient se passer, l’ornement de l’abondance : il 

est lié aux conditions même du développement général. Ses finalités ne sont pas 

décrétées à partir de telle ou telle conception philosophique de l’homme : elles 

découlent des besoins profonds des sociétés aux prises avec leur transformation » 

(Girard, 1972 : 1).  

Quelques années plus tôt, il précisait : « Ce que nous recherchons, par l’expression 

‘développement culturel’, c’est un concept opérationnel […]. Il vise, dans le processus de 

développement de la société – processus spontané ou orienté – la part non économique et non 

                                                             
8 Directions régionales des affaires culturelles (services déconcentrés du ministère de la Culture). 

9 Il s’agit de la nouvelle organisation générale du budget de l’État mise en place par la LOLF (loi organique relative aux lois 

de finances) en 2006. Ces actions sont les suivantes jusqu’en 2013 : soutien aux établissements d'enseignement supérieur et 

insertion professionnelle ; soutien à l'éducation artistique et culturelle ; soutien aux établissements d'enseignement spécialisé ; 

actions en faveur de l'accès à la culture ; action culturelle internationale. Les actions en faveur de l'accès à la culture 
recouvrent la politique de la ville, les programmes culture-hôpital, culture-prison, culture-handicap, les conventions de 

développement culturel, les aides aux territoires prioritaires. Dans le projet de Loi de finances 2014, les actions en faveur de 

l’accès à la culture (action 4) cessent d’être distinguées et sont fusionnées avec l’éducation artistique et culturelle (action 2) 

dans une nouvelle action unique (Soutien à la démocratisation et à l’éducation artistique et culturelle), conformément à la 
priorité politique en faveur de l’éducation artistique affirmée par Aurélie Filippetti au début de son mandat de ministre de la 

Culture en 2012. 

10 Ce colloque était intitulé « La recherche scientifique et le développement culturel ». Les actes ont été publiés dans le n°22 

de L’Expansion de la recherche (avril-mai 1965). 



4 
 

purement sociale de ce développement » (Girard, 1968 : 11). Le développement culturel se 

situe aussi dans le sillage du développement personnel, sous l’influence de la psychologie 

humaniste et de nouvelles méthodes psychothérapeutiques, aux États-Unis dans les années 

1950 à 1960 et en Europe dans les années 1960 à 1970, engendrant de nouvelles pratiques de 

transformation de soi. Il a enfin des liens avec le développement territorial et avec le 

développement social. Sous l’impulsion de Jacques Duhamel, le ministère de la Culture opère, 

au début des années 1970, une synthèse entre ces deux dimensions du développement. Le 

ministère soutient des projets ayant pour objectif l’émancipation et l’épanouissement des 

personnes, en s’appuyant sur des dynamiques locales.  

La notion de développement culturel n’est pas non plus étrangère à celle de développement 

économique, malgré les convictions d’Augustin Girard, défenseur d’une ligne humaniste. Ce 

rapprochement a suscité des critiques dès la fin des années 1970. Ainsi, Pierre Pascallon, 

directeur de la Faculté des sciences économiques de l’université de Clermont-Ferrand, écrit-il 

dans une contribution de 1982 aux travaux de l’Unesco intitulée « La dimension culturelle du 

développement »
11

 : « [cette notion] laisse à penser que le processus du développement est 

avant tout un processus économique et que la culture n’est qu’un élément surajouté de ce 

processus économique central ». Sa critique est renforcée par la dénonciation de la prétention 

universaliste du modèle de développement occidental et la condamnation d’un développement 

culturel influencé par des théories évolutionnistes de la culture conduisant à la différenciation 

entre cultures développées et sous-cultures. Son approche, centrée sur la quête de « modèles 

de développements culturels spécifiques », relève de la théorie du développement endogène et 

de la préservation des identités culturelles promues dès les années 1970 par l’Unesco. Elle 

préfigure des travaux ultérieurs sur la diversité culturelle et des travaux plus contemporains 

sur les liens entre culture et développement durable, mais n’a, à l’époque, aucune influence 

sur la politique culturelle française. 

Malraux s’était appuyé sur le IV
e
 Plan (1962-1965) en privilégiant la construction de grands 

équipements. Duhamel s’appuie sur le V
e
 et le VI

e
 Plan (1966-1970, 1971-1975) qui 

préconisent des équipements modestes et polyvalents. Il privilégie donc le rôle des relais 

culturels, des animateurs et des médiateurs : « le développement culturel passe par la 

reconnaissance par les pouvoirs publics du rôle de relais indispensable que jouent les 

collectivités locales, communes et départements, les comités d’entreprise et les associations 

culturelles, de jeunesse et d’éducation populaire » (Wangermee et Gournay, 1988 in 

Moulinier, 2012 : 6). Parallèlement, un service des « interventions culturelles » est créé en 

1976 (il sera maintenu jusqu’en 1986), afin de repérer, de soutenir et de créer des formes 

innovantes en matière d’intervention artistique et culturelle. L’innovation, concept-clé en 

matière de soutien public à la création, est ainsi étendue à l’intervention artistique dans le 

champ social. Le FIC (Fond d’intervention culturelle, financé par une contribution de chaque 

ministère concerné), créé en 1971, fait preuve de son efficacité aussi bien dans la gouvernance 

interministérielle induite par sa structure de financement que dans le rôle de ses chargés de 

mission, agents de développement culturel agissant aux côtés des acteurs locaux, mais dotés 

d’une vision à l’échelle nationale.  

 

3. L’éducation populaire et l’animation socioculturelle 

Puisant ses racines dans les mouvements sociaux du XIX
e
 siècle, voire dans la Révolution 

française, l’éducation populaire ne peut être résumée par une définition univoque car elle 

                                                             
11 Disponible sur le site de l’Unesco : http://unesdoc.unesco.org/ (consulté le 27 octobre 2014).  

http://unesdoc.unesco.org/


5 
 

rassemble des acteurs divers et parfois opposés
12

, mais elle s’appuie historiquement sur un 

projet éducatif et sur l’idée que « des acteurs en position médiane, entre la classe possédante 

et la classe ouvrière, vont en quelque sorte tenter de jouer les médiateurs. » (Poujol, 2005 : 

127). Elle connait plusieurs phases historiques de réactualisation, c’est-à-dire de redéfinition 

de son objet. Ainsi, dans les années 1950 et 1960, l’urgence est à la recréation du lien social 

dans les grands ensembles urbanistiques répondant aux besoins de logement de la population. 

C’est la période d’émergence de l’animation socioculturelle, dont la définition semble se 

superposer  à celle de l’éducation populaire : « toute action dans ou sur un groupe – ou une 

collectivité, ou un milieu – visant à développer les communications et à structurer la vie 

sociale, en recourant à des méthodes semi-directives »
13

. Franck Lepage note cependant qu’à 

l’époque « l’animation socioculturelle [prend] le contrepied de l’éducation populaire […] sans 

que l’on s’en rende nécessairement compte » (Lepage, 1997 : 17). En effet, l’éducation 

populaire repose en grande partie sur un modèle d’action inspiré par l’école
14

, tandis que 

l’animation socioculturelle repose sur un modèle antiscolaire (Moulinier, 2012 : 2).  De plus, 

la notion de « jeunesse » n’a pas la même définition à la Libération, dans les années 1960 et 

de nos jours : elle désigne les forces vives de la nation, y compris les jeunes adultes, puis les 

jeunes en difficulté et les jeunes de banlieue (Lepage, 1997 : 26). Les militants historiques de 

l’éducation populaire considèrent que le projet politique d’éducation de tous, tout au long de 

la vie, s’est dissout à partir de cette époque dans la production de services auprès de certaines 

catégories de la population conformément aux injonctions des collectivités locales, principaux 

financeurs des activités socioculturelles. Dans ce sens, l’animation serait ce qui reste quand 

l’éducation populaire, en tant que projet politique, a disparu.   

Au cours de la même période, mise à l’écart des politiques culturelles et concurrencée en son 

sein par l’animation socioculturelle, l’éducation populaire s’affaiblit progressivement car son 

projet est profondément culturel : plusieurs auteurs la considèrent en effet comme la 

dimension culturelle du changement social après avoir été celle du mouvement ouvrier 

(Lepage, 1997 : 15 ; Maurel, 2012 : s.p.). Alors que les travaux de Bourdieu montrent, dès les 

années 1960, le rôle déterminant de la culture dans les mécanismes de domination sociale, les 

militants de l’éducation populaire définissent au contraire la culture comme « l’ensemble des 

stratégies mobilisées par un individu pour survivre à la domination » (Lepage, 2012 : 159)                              

Quant à la profonde division entre champ culturel et champ socioculturel, elle est bien 

résumée par Geneviève Poujol et Michel Simonnot :  

« L’animation socioculturelle résout la question des inégalités sociales face à la 

culture par un changement de définition de cette dernière : l’animation construit la 

conception d’une culture spontanée partagée parce que déjà possédée par tous. Il 

ne s’agit plus que de la révéler à chacun. Il n’est pas question d’apprentissage, 

d’acquisition, de techniques, de codes. Ainsi, la répartition de la culture dans la 

société, ainsi que ses conditions de production et d’appropriation, ne dépendraient 

pas de déterminants structurels institutionnels ou sociaux (l’école, les musées, la 

richesse, les classes sociales), mais de la libération de capacités individuelles 

enfouies dans la personne » (Poujol, Simonnot, 2001 : 94). 

                                                             
12 Bien qu’il soit d’usage courant d’évoquer l’ « éducation populaire » au singulier, Geneviève Poujol rappelle que cette 

notion sert d’étendard à des mouvements sociaux d’obédiences politiques diverses et opposées, mais qui « partagent cette 

utopie que l’Éducation peut établir un autre rapport entre les masses et  les élites » (Poujol, 2005 : 127) 

13 Haut comité de la Jeunesse, Commission « Équipement-Animation », groupe de travail sur la formation des animateurs, 
CINAM, 1966 : 15 (cité par Moulinier, 2012 : 2).  

14 Geneviève Poujol et Michel Simonnot rappellent que l’éducation populaire se caractérise par une « idéologie éducative : 

«  L'accès aux connaissances est perçu comme une condition incontournable de l’épanouissement des hommes et des 

femmes, voire un moyen de libération de l’oppression et de l’exploitation. » (Poujol, Simmonot, 2001 : 92) 



6 
 

4. La « diffusion sociale de la culture » et l’action culturelle confiée aux artistes 

L’arrivée de Jack Lang ne renouvelle pas profondément les paradigmes précédents. Son 

action se caractérise par une habile synthèse entre État esthétique (Malraux) et État partenaire 

(Duhamel), que l’on peut résumer par l’idée d’État animateur d’un « tout culturel » : 

l’expression désigne à la fois l’ouverture continue du champ culturel aux genres mineurs et le 

fait que le ministère de la Culture anime de plus en plus une politique publique (autres 

ministères, collectivités territoriales) qu’il ne finance pas directement ou ne finance qu’en 

partie. Cependant, le doublement du budget de l’État et l’effet d’entraînement sur les 

collectivités territoriales donnent l’impression d’une rupture avec ses prédécesseurs. Cet État 

animateur durcit cependant l’opposition entre animateurs, médiateurs et artistes, en faisant des 

artistes les premiers et souvent les seuls acteurs de l’action culturelle auprès de publics divers, 

au point que leurs médiations s’apparentent parfois à de l’auto-médiation (Bordeaux, 2011 : 

29).  

Pierre Moulinier (2012 : 13) propose l’expression « diffusion sociale de la culture » pour 

caractériser la nouvelle ère de politique culturelle ouverte par Lang, où les artistes deviennent 

les nouveaux médiateurs, laissant aux chargés de projets culturels le soin concret d’organiser 

opérationnellement la rencontre avec les publics. Il s’agit bien, en effet de diffusion et de 

politique de l’offre, mais portées par une dynamique nouvelle et des moyens démultipliés qui 

suscitent des formes inédites de popularisation de la culture et de légitimation des cultures 

marginales ou alternatives.  

Certes, le métier de médiateur accède un peu plus tard, dans les années 1990, à une véritable 

reconnaissance, mais ce fait est en grande partie dû à l’engagement volontariste d’Elisabeth 

Caillet au sein de la DDF, à partir de son expérience dans la culture scientifique et dans les 

musées (Bordeaux, Caillet, 2013 : 140-150). La dénomination de « médiateur » s’invente en 

1982 à la Cité des sciences, et la spécialité « médiation » entre dans les métiers du patrimoine 

de la fonction publique territoriale à partir de 1984, puis dans les métiers de la fonction 

publique d’État. Le dispositif « Emplois jeunes », en 1997, permet d’embaucher plus de 

15 000 personnes (Bureau, Gomel et al. : 18)  sur des emplois de médiateurs, mais le plus 

souvent ceux-ci n’ont de médiateur que le nom (Bordeaux, 4-5 décembre 2008 : s.p.). La 

majorité d’entre eux exercent des fonctions généralistes d’administrateur, ce qui engendre 

jusqu’à aujourd'hui  un effet de brouillage de l’identité professionnelle des médiateurs 

culturels.  

5. L’échec relatif de la médiation comme vecteur de dialogue avec les fédérations 

d’éducation populaire au cours des années 1990 

Les critiques contre la médiation ont été et sont encore nombreuses en France. Les acteurs 

culturels la considèrent tantôt comme trop consensuelle et apolitique en raison de son 

positionnement dans les institutions culturelles, tantôt comme susceptible de raviver de 

vieilles querelles en opérant un retour vers l’animation socioculturelle. Les acteurs 

socioculturels se méfient d’une notion qui, tout en permettant un rapprochement stratégique 

entre champs culturel et socioculturel au cours des années 1990, pourrait bien servir de 

prétexte à une appropriation, par la culture institutionnelle, des missions traditionnellement 

confiées aux animateurs. Ils considèrent la médiation comme un artefact produit par le 

ministère de la Culture pour servir ses intérêts et continuer à creuser l’écart avec le monde 

associatif, rejeté du côté de la médiation sociale.  

Ces  méfiances et ces hésitations se sont exprimées dans un ouvrage collectif publié en 1995, 

Passages Public(s), issu des interventions et des discussions entre le ministère de la Culture et 



7 
 

sept fédérations d’éducation populaire
15

 au cours d’un séminaire national de formation intitulé 

« Médiation artistique et culturelle »
16

. La médiation apparait alors comme une notion 

nouvelle, différente des formulations précédentes (éducation populaire, animation 

socioculturelle, action culturelle) et permettant de sortir par le haut des blocages historiques 

entre champ culturel et champ socioculturel. Élisabeth Caillet, qui organise cette formation, 

publie à la même période un ouvrage qui fait encore référence, où elle présente la médiation 

comme une synthèse entre l’action culturelle et l’animation culturelle, entre animation 

socioculturelle et transmission par les professionnels de la culture, entre culture cultivée et 

culture populaire, entre individu et masse, entre éducation et accompagnement (Caillet, 1995 : 

15-23). Dans son esprit, la médiation est une reformulation actualisée de l’éducation 

populaire, qui s’exerce désormais dans les services des publics des structures culturelles, et 

désigne ainsi un nouveau métier culturel. 

Pour autant, les fédérations s’interrogent sur l’impact de cette notion nouvelle dans leur 

propre champ. Elles craignent que la médiation échoue à légitimer l’animation dans le champ 

culturel, et qu’au contraire elle la supplante. En introduction au séminaire, Dominique 

Chavigny, chef de département à la DDF
17

, affirme en effet : « Les pratiques de la médiation 

ne peuvent se confondre avec celles de l’animation. Elles requièrent en effet des didactiques, 

des connaissances et un investissement spécifiques de la part des professionnels de la culture, 

du secteur de l’animation ou du champ social » (Collectif, 1995 : 7). Peuple et Culture, tout en 

soulignant l’intérêt d’un dialogue, répond :  

« une formation à la médiation artistique et culturelle ne peut, en ce qui nous 

concerne, être envisagée comme le moyen de provoquer ou d’accompagner 

l’émergence d’un nouveau métier qui serait conçu en dehors des stratégies 

d’animation, d’éducation et de développement. Au contraire, il nous semble que le 

travail engagé doit à terme permettre l’inscription d’une sensibilisation aux 

dynamiques culturelles dans tous les cursus de formation, initiale ou permanente, 

des acteurs de l’éducation populaire » (Collectif, 1995 : 33).  

Pour les MJC, Franck Lepage
18

 note : « la culture convint de se doter d’une ‘ambition sociale’ 

et l’éducation populaire se rappela que la transformation culturelle était bien plus sa mission 

que la réparation, le rattrapage, ou la redistribution » (Collectif, 1995 : 28). Malgré les apports 

des chercheurs, qui tentent de définir une approche globalisante de la médiation
19

, les actes de 

ce séminaire témoignent d’une appropriation assez relative de la médiation par les principaux 

acteurs de l’éducation populaire et du secteur socioculturel.   

Par la suite, ce dialogue entre le ministère de la Culture et les fédérations d’éducation 

populaire se poursuivra et aboutira en 1999 à la signature d’une charte d’objectifs entre le 

                                                             
15 CEMEA, Foyers ruraux, Léo Lagrange, Ligue de l’enseignement, Maisons des jeunes et de la culture (MJC), Peuple et 

culture, Francas. 

16 Ce séminaire a fait largement appel aux chercheurs, notamment : Luc Carton (Fondation Travail-Université), Jean Caune 
(Université Stendhal Grenoble 3), Patrick Champagne (EHESS), Antoine Hennion (École des Mines), Raymonde Moulin 

(EHESS), Emmanuel Pedler (EHESS), Laurence Rouleau-Berger, Guy Saez (CNRS), Jean-Pierre Sarrazac (Paris 3). La 

plupart des publications de référence de certains de ces chercheurs sur la médiation culturelle sont postérieures à ce séminaire 

dont le rôle ne doit pas être sous-estimé dans la stimulation de la production scientifique consacrée au concept de médiation. 

17 Délégation au développement et aux formations du ministère de la Culture. 

18 Alors chargé du développement culturel et de la communication à la Fédération française des MJC. 

19 On peut citer par exemple Luc Carton : « On comprend que l’éducation populaire, dont ce fut le projet historique, puisse se 

redéfinir aujourd’hui dans la médiation artistique et culturelle » (Collectif, 1995 : 103). 



8 
 

ministère de la Culture et huit fédérations d'éducation populaire
20

, dont le nombre sera ensuite 

porté à onze
21

. La référence à la médiation y est dans un premier temps présente, mais incluse 

dans d’autres préoccupations : éducation artistique et culturelle, pratiques en amateur, 

formation des acteurs socioculturels. Dans un second temps, lors du renouvellement de cette 

charte sous la forme de conventions pluriannuelles d’objectifs, cette référence disparait. Les 

objectifs des conventions 2012-2014 portent sur la formation des animateurs, le maillage du 

territoire, l’accès à la culture, les amateurs, l’éducation tout au long de la vie. La médiation 

n’est plus utilisée comme une notion passerelle entre culturel et socioculturel et échoue à 

porter un projet de renouvellement des politiques culturelles.  

C’est pourquoi nous considérons qu’il n’y a pas véritablement eu de paradigme de la 

médiation au cours des années 1990 et 2000, contrairement au paradigme du développement 

culturel, qui avait durablement structuré les politiques publiques. En revanche, la 

conceptualisation de la médiation se développe rapidement dans la recherche
22

, ce qui offre 

un horizon de légitimité aux médiateurs.  

 

6. Les nouveaux paradigmes du développement culturel  

On voit depuis peu apparaître trois nouveaux paradigmes : la participation des habitants, le 

rôle de la culture dans le développement durable et la revendication des droits culturels.  

Si, au Québec, la médiation inclut l’art communautaire, fondé sur une création partagée entre 

un groupe social et un artiste, la situation est assez différente en France où la dimension 

communautaire est peu mobilisée. Les œuvres participatives s’inscrivent plutôt dans la 

mouvance de l’esthétique relationnelle, théorisée par Nicolas Bourriaud (2001). Ce courant 

est issu des situationnistes et des expérimentations du groupe Fluxus, et pose la relation 

humaine comme première à l’œuvre. Il s’agit d’inventer des formats de relations sociales qui 

remettent en question les formes canoniques de l’art. L’esthétique relationnelle dépasse 

l’opposition traditionnelle entre l’autonomie du monde de l’art et les usages sociaux de l’art. 

Le public est invité à devenir acteur, souvent éphémère, d’une œuvre qui ne pourrait exister 

sans sa présence et son activité. Dans cette conception, l’artiste a cependant une place centrale 

car il est concepteur du dispositif, de la démarche, et revendique son statut d’auteur de 

l’œuvre.  

Les œuvres participatives s’inscrivent aussi dans le sillage des arts de la rue, des activités hors 

les murs, et dans la revalorisation récente de la figure de l’amateur. Elles témoignent d’une 

appropriation, dans le champ artistique, des nouvelles normes démocratiques, ou du moins de 

la volonté de renouvellement de ces normes. La participation est ainsi souvent liée à une 

volonté de prise de conscience politique et à un projet d’émancipation du spectateur. 

Cependant, comme dans le cas de l’esthétique relationnelle, même lorsqu’il n’y a pas d’autre 

                                                             
20 Cette démarche a été récemment confortée et élargie par la signature en juillet 2015 d’une Charte d’engagements 
réciproques entre l’État, le mouvement associatif et les collectivités territoriales (Disponible à l’adresse web suivante : 

http://lemouvementassociatif.org/wp-content/uploads/2014/02/charte_dengagements_reciproques.pdf) 

21  Centres d'entrainement aux méthodes d'éducation active (CEMEA), Collectif inter-associatif pour la réalisation d'activités 

scientifiques et techniques internationales (CIRASTI), Confédération des maisons des jeunes et de la culture de France 
(CMJCF), Fédération des centres sociaux et socio-culturels de France (FCSF), Fédération française des maisons des jeunes et 

de la culture (FFMJC), Confédération nationale des foyers ruraux (CNFR), Fédération nationale des FRANCAS, Fédération 

Léo Lagrange, Ligue de l'enseignement, Peuple et culture, Union française des centres de vacances et de loisirs (UFCV). 

22 Au point que, dans une étude récemment commanditée par le Département des études, de la prospective et des statistiques 
du ministère de la Culture, le médiateur culturel est présenté comme « une fiction qui renvoie davantage à l’importance prise 

au plan théorique par le concept de médiation dans le champ culturel, ainsi qu’à l’usage qu’en ont fait certaines politiques 

publiques de soutien à l’emploi, plutôt qu’à une réalité » et comme un professionnel défini par un spectre d’activités 

particulièrement hétérogène (Auboin, Kletz & Lenay, 2010 : 3). 



9 
 

acteur que le public, ce sont les artistes qui jouent un rôle central, et non les membres de la 

population ou du public invités à participer. Dans le spectacle vivant, selon une tradition 

récente qui va de Robert Hossein à Roger Bernat, leurs « œuvres » sont conçues pour 

fonctionner avec des participations limitées au temps de la représentation et sont diffusées 

dans les réseaux traditionnels de programmation.  

C’est donc dans une troisième catégorie, celle des créations partagées, qu’on trouve en France 

les expériences les plus proches de l’art communautaire au Québec. Ce sont des créations qui 

procèdent d’une demande de groupes sociaux, sensibilisés par une proposition d’artiste ou 

d’institution, mais qui veulent conserver la maîtrise du processus, orienté vers des 

questionnements qu’ils ont eux-mêmes élaborés. Les Nouveaux commanditaires de l’art, 

dispositif initié et soutenu par la Fondation de France, l’événement Veduta (Biennale d’art 

contemporain de Lyon)
23

 sont des exemples de ces démarches.  

Dans les trois catégories que nous venons d’évoquer, l’art sous-tend une volonté de 

renouvellement des normes démocratiques. Il s’agit d’investir l’espace public, au sens 

politique du terme, par le biais d’une pratique expressive. Cependant, comme nous le 

soulignons avec Françoise Liot, « la prolifération d’œuvres participatives est une alternative 

qui ne dit pas son nom – et qui ne peut en tenir lieu – à un déficit de démocratie culturelle » 

(Bordeaux, Liot, 2012 : 12). De plus, il arrive que les participants soient de simples figurants 

dans des formes artistiques qui les dépassent, et la conscientisation n’est pas plus au rendez-

vous que l’autonomisation ou l’émancipation. On assiste souvent à une sorte de déplacement 

de la question politique vers le champ de l’art, tandis que stagne la question de la participation 

citoyenne à la vie publique. 

L’Agenda 21 de la culture est une forme récente de renouvellement des politiques culturelles. 

Il est issu de la Réunion mondiale pour la culture de Porto Alegre en 2002 et inspiré de 

l’Agenda 21 créé en 1992 pour repenser la question du développement durable dans les villes. 

La culture y est présentée comme le quatrième pilier du développement durable, au même 

titre que l’environnement, l’inclusion sociale et l’économie. L’Agenda 21 repose sur quatre 

outils : une stratégie culturelle locale, mise en débat et inscrite dans un document accessible à 

tous ; une charte des droits et responsabilités culturelles ; un conseil de la culture associant les 

citoyens et les organisations de la société civile ; une évaluation régulière de l’impact culturel. 

Cette politique promeut la diversité culturelle, l’interculturalité, l’éducation de tous à la 

culture, à tous les âges de la vie, l’encouragement à l’expression artistique de chacun, la 

participation à la vie culturelle et aux débats qui s’y attachent, la juste rémunération du travail 

artistique. Dans les villes adhérentes à l’Agenda 21 de la culture, le soutien aux pratiques en 

amateur, l’éducation artistique et culturelle, les dynamiques culturelles locales sont 

particulièrement développées. Ces villes se heurtent cependant à une difficulté commune : 

l’instauration d’un réel débat public, qui n’associe pas seulement les spécialistes et les acteurs 

culturels, et qui puisse peser sur les choix politiques.  

Les droits culturels sont revendiqués par l’Agenda 21 et inscrits dans son document de 

référence
24

. Ils sont cependant traités à part dans notre réflexion, car ils constituent à eux seuls 

un changement majeur de paradigme par rapport au droit à la culture, tel qu’il est inscrit dans 

le Préambule de la Constitution française de 1946. Il s’agit de penser le droit à la culture 

comme un droit humain, et non comme la base d’une politique de démocratisation de la 

                                                             
23 Veduta est issu des méthodes participatives de l’Art sur la place, manifestation co-élaborée avec les structures 

socioculturelles de l’agglomération lyonnaise et inspirée du défilé de la Biennale de la danse, 

24 Élaboré et approuvé en 2004 par CGLU (Cités et gouvernements locaux Unis). 



10 
 

culture. Les droits culturels, tels que les présente la déclaration de Fribourg
25

, font référence à 

l’identité et au patrimoine culturels, aux droits des communautés culturelles, à l’accès et à la 

participation à la vie culturelle, à l’éducation, à la formation, à l’information et à la 

coopération culturelle. Contrairement aux politiques culturelles traditionnelles, fondées sur le 

partage de biens considérés comme universels et transcendants, les droits culturels sont fondés 

sur l’identité, les libertés et les capacités des individus. Bien que l’approche par les droits 

culturels soit encore très globale, il y a là une possibilité de renversement de perspective qui 

pourrait contribuer à un renouvellement important des politiques publiques de la culture. 

*** 

Comment se situent les médiateurs et la médiation par rapport à ces paradigmes 

contemporains ? On constate que les réseaux de médiateurs professionnels (association 

Médiation culturelle en France, Culture pour tous au Québec) sont des relais efficaces pour 

faire connaître ces nouvelles pratiques et ces nouvelles conceptions, en invitant des 

chercheurs et des conférenciers à présenter leurs travaux et leurs idées. Cette sensibilité des 

médiateurs à des modèles qui proposent un renversement des organisations traditionnelles est 

sans doute à mettre en relation avec le fait qu’ils sont durablement situés en bas de l’échelle 

hiérarchique de la reconnaissance professionnelle, des responsabilités et des revenus dans la 

culture, et qu’ils font l’expérience quotidienne, au contact des publics et dans leur vécu 

professionnel, des mécanismes de domination. Dans des travaux précédents (Bordeaux, 

Burgos, Guinchard, 2005 ; Bordeaux, 2008), nous avions montré comment l’investissement 

des médiateurs culturels auprès de populations particulièrement éloignées de l’offre culturelle 

provient souvent de l’expérience personnelle de l’illégitimité culturelle.  

Cependant, les médiateurs, du fait de leur situation subalterne, ne peuvent pas opérer eux-

mêmes ni susciter les changements auxquels aspire une partie d’entre eux. Ils agissent plutôt 

comme des passeurs d’idées, au contact régulier des artistes, des publics, des élus et des 

chercheurs, et mettent en œuvre, de manière locale, des actions de micro-changement, dans la 

mesure où ils parviennent à faire financer leurs expérimentations. En France, leur rôle a été 

historiquement défini comme celui d’auxiliaires de la démocratisation culturelle (amélioration 

de la diffusion et de la réception), et il est difficile de saisir quel pourrait être leur rôle dans un 

processus de démocratie culturelle. À moins de les redéfinir comme animateurs culturels de 

communautés, chargés de renforcer leur pouvoir d’agir dans le domaine culturel. Mais dans ce 

cas, il  faudrait qu’ils puissent être employés par ces communautés, au moins pour une partie 

d’entre eux, ou bien par des associations relais ou structures ressources, ce qui différencierait 

ces nouveaux médiateurs aussi bien des médiateurs traditionnels que des animateurs 

socioculturels. On voit ainsi se développer, à côté des structures classiques de diffusion, 

différents types de réseaux intermédiaires répondant mieux aux préoccupations sociales de 

notre époque : Culture du cœur, Caravane des dix mots, chargés de mission culture dans des 

structures dédiées à l’action auprès des plus défavorisés, réseaux professionnels de 

médiateurs. Sans compter des relais plus anciens dans divers domaines : éveil culturel du 

jeune enfant, développement rural, politique de la ville, insertion sociale, lutte contre 

l’illettrisme, coordination des écoles de musique, de danse et d’art dramatique, éducation 

artistique et culturelle, etc. C’est un mouvement qui pourrait s’intensifier, compte tenu de la 

crise actuelle des financements publics. Le rôle et le positionnement des médiateurs culturels 

pourraient donc évoluer dans le contexte des changements induits par les nouveaux 

paradigmes du développement culturel, qui sont eux-mêmes fondés sur de nouveaux idéaux 

                                                             
25 Cette déclaration, présentée en 2007, est issue des travaux de l’Institut interdisciplinaire d'éthique et des droits de l'homme, 

animé par Patrice Meyer-Bisch, coordonnateur de la Chaire Unesco pour les droits de l’homme et la démocratie (Université 

de Fribourg). 



11 
 

politiques. C’est pourquoi, si les médiateurs culturels ne peuvent être les agents d’une 

mutation du système culturel, l’évolution de leur positionnement et de leur rôle devrait être un 

marqueur important de ces changements politiques. 

 

Bibliographie 

Aubouin, Nicolas, Kletz, Frédéric, Lenay, Olivier. 2010. Médiation culturelle : l’enjeu de la 

gestion des ressources humaines, ministère de la Culture (DEPS), Culture Études. Disponible 

à l’adresse web suivante : www2.culture.gouv.fr/culture/deps/2008/pdf/cetudes-2010-1.pdf 

(consultée le 24 octobre 2014) 

Bordeaux, Marie-Christine, Caillet, Elisabeth. 2013. « La médiation culturelle : pratiques et 

enjeux théoriques », Culture & Musées, Hors-série, p. 139-163. 

Bordeaux, Marie-Christine et Françoise Liot (dir.). 2012. « La participation des habitants à la 

vie artistique et culturelle », L’Observatoire, 40, p. 7-12. 

Bordeaux, Marie-Christine. 2011. « La médiation culturelle, symptôme ou remède ? Pistes de 

réflexions pour les arts de la scène », dans La médiation culturelle dans les arts de la scène, 

Lausanne, Éd. La Manufacture, p. 23-36. 

Bordeaux, Marie-Christine. 4-5 décembre 2008. « La médiation culturelle en France, 

conditions d’émergence, enjeux politiques et théoriques », Colloque international sur la 

médiation culturelle, Culture pour tous / UQAM, Montréal. Disponible à l’adresse web 

suivante (Culture pour tous) : http://www.culturepourtous.ca/forum/ (consultée le 17 

décembre 2014). 

Bordeaux, Marie-Christine. 2008. « Un agir communicationnel propre à l’action culturelle : la 

médiation culturelle confrontée au phénomène de l'illettrisme », Culture & Musées, 11, Arles, 

Actes Sud, p. 59-77. 

Bordeaux, Marie-Christine, Burgos, Martine et Christian Guinchard. 2005. Action culturelle 

et lutte contre l’illettrisme, La Tour d’Aigues, Ed. de l’Aube.  

Bourriaud, Nicolas. 2001. Esthétique relationnelle, Dijon, Presses du réel. 

Bureau, Marie-Christine. Gomel, Bernard. Iehl, Corinne et al.. 2001. Les emplois-jeunes dans 

la culture. Usages et enjeux d’une politique de l’emploi,  Paris, La Documentation française 

Caillet, Elisabeth. 1995. À l’approche du musée, la médiation culturelle, Lyon, Presses 

universitaires de Lyon, Coll. Muséologie. 

Collectif.1995. Passages public(s). Points de vue sur la médiation artistique et culturelle, 

Paris, Ministère de la culture et de la francophonie, Délégation au développement et aux 

formations / ARSEC. 

Fontan, Jean-Marc. décembre 2007. « De l’action à la médiation culturelle : une nouvelle 

avenue d’intervention dans le champ du développement culturel », in Cahiers de l’action 

culturelle. Regards croisés sur la médiation culturelle, UQAM, Volume 6, N° 2, p.4-14.  

Girard, Augustin. Automne 1968. « Développement et politique culturelle », Éducation et 

Culture, 8, p.11-12. 

Girard, Augustin. 1972. Développement culturel : expériences et politiques, Paris, Unesco. 

Lafortune, Jean-Marie. 2013. « De la démocratisation à la démocratie culturelle : dynamique 

contemporaine de la médiation culturelle au Québec », dans Laurent Martin et Philippe 

Poirrier (dir.), Démocratiser la culture. Une histoire comparée des politiques culturelles. 

http://www.culturepourtous.ca/forum/


12 
 

Disponible à l’adresse web suivante (Université de Bourgogne) : http://tristan.u-bourgogne.fr/ 

(consultée le 24 octobre 2014). 

Lepage, Franck. 2012. « Qu’est-ce que la culture ? » dans Collectif, Éducation populaire : 

une utopie d’avenir, Paris,  Les Liens qui libèrent, p. 159. 

Lepage, Franck (dir.). 1997. L’éducation populaire ou la culture en actions. Les stages de 

réalisation, 50 ans d’aventure artistique, Document INJEP, Hors-série n°5.  

Mattelart Tristan. 2009. « Enjeux intellectuels de la diversité culturelle. Éléments de 

déconstruction théorique », Culture Prospective, ministère de la Culture (DEPS), [en ligne] 

file:///C:/Users/bordeaum/Downloads/CP-2009-2-site.pdf  

Maurel, Christian. 2012. Éducation populaire et transformation sociale, conférence à la 

Fondation Gabriel Péri, 23 mai 2012. Disponible à l’adresse web suivante : 

http://www.gabrielperi.fr/assets/files/pdf/cmaurel.pdf (consultée le 17 décembre 2014) 

Moulinier, Pierre. Juillet 2012. La démocratisation culturelle dans tous ses états, document de 

travail du Comité d’histoire du ministère de la Culture. Disponible à l’adresse web suivante : 

file:///C:/Users/bordeaum/Downloads/Ecrits%20sur%20la%20democratisation%20cult%20(8

).pdf. 

Poujol, Geneviève. 2005. « Éducation populaire : une histoire française », Hermès, 42, p. 126-

130. 

Poujol, Geneviève, Simonnot, Michel. 2001. « Militants, animateurs et professionnels : le 

débat ‘socioculturel-culturel’ (1960-1980) », dans Pierre Moulinier (dir.), Les associations 

dans la vie et les politiques culturelles, Paris, ministère de la Culture, Les travaux du DEP, p. 

89-105. 

Urfalino, Philippe. 1996. L’invention de la politique culturelle, Paris, La Documentation 

française.  

Wangermee, Robert et Bernard Gournay. 1988. La politique culturelle de la France. 

Programme européen d'évaluation, Conseil de l'Europe / La Documentation française, Paris. 

Waresquiel (de), Emmanuel (dir.). 2001. Dictionnaire des politiques culturelles de la France 

depuis 1959, Paris, Larousse / CNRS Éditions. 

http://tristan.u-bourgogne.fr/
file:///C:/Users/bordeaum/Downloads/CP-2009-2-site.pdf
http://www.gabrielperi.fr/assets/files/pdf/cmaurel.pdf
file:///C:/Users/bordeaum/Downloads/Ecrits%20sur%20la%20democratisation%20cult%20(8).pdf
file:///C:/Users/bordeaum/Downloads/Ecrits%20sur%20la%20democratisation%20cult%20(8).pdf


 

4 

les grands paradigmes des politiques culturelles sont peu nombreux (un paradigme est une idée 
qui permet de penser une question dans sa globalité avec ses différents paramètres).  
Dans les années 30, naissance du premier paradigme, l'ACTION CULTURELLE. contexte de 
l'émergence du temps de loisir,  progrès social militant. Développement dans les années 60 avec 
Malraux, sous la bannière des Maisons de la culture installées pour la création, la diffusion et 
l’animation. Mais cette fonction d’animation a très vite disparu et a été déléguée à l’éducation 
populaire.  Manque de co-construction que permettait la médiation. 
Deuxième paradigme, le DEVELOPPPEMENT CULTUREL, l'art et la culture au service du 
développement de l'art et de la société (Jacques Duhamel 1971-72) : des conventions de 
développement culturel sont signées avec les territoires, c’est un soutien qui permet la rencontre 
avec les publics. Parallèlement la politique de la ville se développe : tous les champs de l’action 
publique sont concernés (éducatif, sociale, justice …) ; pourtant c’est un un modèle qui a été très 
critiqué comme un modèle de développement calqué sur le capitalisme occidental, notons que la 
question du développement durable avait été discrètement posé. 
Troisième paradigme, l'EDUCATION POPULAIRE. De quelle manière  les mouvements sociaux 
s'organisent pour traiter du problème public du développement : tensions entre  deux modèles 
opposés, celui d'un modèle éducatif visant à lier culture des élites et population (sous-jacent la 
question de l’ascenseur social) et un modèle a- ou anti-scolaire pour faire émerger la culture 
enfouie en chacun (c’est le vitalisme culturel) ;  c'est une tension encore aujourd'hui vive dans les 
projets participatifs … 
La politique de Jack Lang : diffusion sociale de la culture, Etat culturel et  popularisation de la 
culture, médiation par la médiatisation et extension de la notion de culture vers les arts mineurs et 
les industries culturelles  
Quatrième paradigme, la MEDIATION ; idée sous-jacente et masquée, non assumée ? Sujet de 
tensions (quels lieux ? quelles subventions?)  Mise en échec du  modèle de  la médiation muséale 
où l’artiste est mort ou éloigné, contrairement au médiateur d'un spectacle vivant par exemple. 
 
Les nouveaux paradigmes PARTICIPATION, DEVELOPPEMENT DURABLE, DROITS 
CULTURELS.  
Participation : critique des œuvres « clés en main », alternative du temps long, celle d'une 
résidence.   
Développement durable : c'est dans le domaine de la musique actuelle que cette question a 
d'abord surgi (question de l’impact sur le territoire),  notion d’AMAP culturelle mais le  local local 
n'est-il pas antinomique avec l’idée de culture ...  
Droits culturels : aspiration légitime contre une politique surplombante, mais ne pas opposer au 
droit à la culture. 
 
La démocratie culturelle et démocratisation supposent l’inclusion, la participation et l'éducation.  
 
Conseil de lecture ; Jean Gabriel Carasso  Nos enfants ont-ils droit à l’art et à la culture? 



GR 38 JOURNEE DE REFLEXION

Vendredi 24 novembre 2017 / La Tour du Pin

Isabelle RAQUIN, illustratrice indépendante,
danseuse, co­créatrice artistique et
interprète de la compagnie Pas de Loup,
consacre son temps à la création artistique
et chorégraphique et au dessin.

Les Bonhommes, personnages dessinés,

nés en classe de 1 ère et terminale au lycée

Pablo Picasso à Fontenay-sous-Bois,

étaient présents au cœur d’espaces

épistolaires. Les Bonhommes
accompagnent le voyage de ma vie et du

travail , i ls existent depuis longtemps, n'ont

droit ni à la gomme, ni à la rature.

Compagnons poétiques, alter ego de mon

regard sur le monde, i ls révèlent l 'ombre de

ma pensée sur un mode pictural. Experts en

vision poétique de l'instant, i ls sont un

acquiescement joyeux au monde. I ls

apparaissent, intuitifs et aléatoires,

célèbrent le quotidien et laissent

soupçonner les contours d'une pensée qui

ne saurait s'exprimer autrement.

Mon intention première est d’ inviter chaque

spectateur à se faire sa propre

interprétation, à décoller vers son propre

rêve laissant ainsi la place à l'insertion de

ses mots, de ses histoires projetées et

perspectives intimes.

RESTITUTION, MISE EN POESIE DESSINEE : ISABELLE RAQUIN

Isabelle RAQUIN 06 1 5 47 02 03 - isabelle.raquin@orange.fr - www.compagniepasdeloup.com

Le clos 38880 Autrans

Par ail leurs, en 201 7, Heiko Buchholz / Collectif d'artistes Un euro ne fait pas le printemps invite

Isabelle Raquin avec son travail Les Bonhommes à participer aux Conf'errances Spontanées.
Travail lant surtout sur le décalage, l ’humour absurde et le l ien avec la science, l ’acteur-auteur

Heiko Buchholz et la dessinatrice Isabelle Raquin se prêtent à ce nouveau jeu : composer,

dessiner et jouer une Conf'errance Spontanée réal isée en un jour à partir d’un thème transmis le
matin-même.

GR 38 Mots de bienvenue / Réaliser le TRIP de la matinée



GR 38 Mots de bienvenue

Tout ceci autour d'une table ronde afin de sortir de nos prés carrés et de définir les périmètres de chacun





Quelle répartition des rôles ? En quoi ce duo contribue­il au processus de démocratisation culturelle ?



La question de la censure et de l'autocensure, la liberté de programmation en question, l'ingérence ...



Quelle est la place donner aux sujets d'actualité dans les programmations (religion, identité, moeurs) ?



Quelle est la place des habitants.e.s dans un projet culturel ? Le citoyen est­il seulement un usager ?



La place de l'artiste dans un projet de commande politique ou

associatif à l'echelle d'un territoire ?



Charte d'utilisation des illustrations d'Isabelle Raquin
Visuels réalisés pour la journée de réflexion du GR 38 du 24 /11 /2017

Le GR 38 ainsi que les patenaires et adhérents s' engagent à respecter :

- Le nom de l'i l lustrateur est mentionné : Isabelle Raquin,

- Le rapport hauteur/largeur est respecté,

- Les couleurs sont correctement restituées,

- Les images transmises sont réservées exclusivement à un usage de communication sur

internet ( via réseaux sociaux ou sites internet des partenaires),

- Les uti l isateurs devront reproduire fidèlement les caractéristiques graphiques de l'i l lustration,

- Cette uti l isation exclut toute modification de forme, de texte ou de couleur. Ainsi chaque

il lustration doit toujours apparaître dans son intégral ité.

- Aucune de ses parties ne peut être reproduite séparément.

- Aucun ajout ne peut être effectué sur l 'i l lustration : graphique, texte, détourage, recadrage,

surl ignage, logo.

- Tout usage commercial ou impression ( affiche, plaquette, carte, flyer etc.) est soumis

à des conditions financières particul ières. En ce cas contacter Isabelle RAQUIN.

- Les originaux des dessins sont en vente. Demande par contact ci dessus.

Isabelle RAQUIN 06 1 5 47 02 03 - isabelle.raquin@orange.fr - www.compagniepasdeloup.com

Le clos 38880 Autrans


