thic

Actes illustrés

Journée de reflexion Culture et Politique :

vers une cohabitation heureuse ?
24 novembre 2017 - La tour du Pin

Les invité.e.s présent-e-s :

-Marie-Christine Bordeaux, vice-présidente culture et culture scientifique Université Grenoble Alpes
-Heiko Buchholz, acteur, faiseur de spectacle, Un euro ne fait pas le printemps?

-Stracho Temelkovski, Musicien, directeur artistique Musika Songes

-Gilles Caillat, ajoint au service a la population de Champ sur Drac

-Célia Cot, directrice action culturelle le Diapason

-Tristan Dubois, directeur artistique de la Cie Les mangeurs d'étoiles

-Nelly Forel, politique de la ville Saint-Marcellin

-Anne Favier, chargée de mission "écoles et territoires” Centre de gestion FPT 38 et élue Voiron
-Marc Lagadec, chargé de programmation St Rémy de provence

-Magali Paret-Solet, directrice Education culture Jeunesse et sport de Champ sur Drac

-Brahim Rajab, directeur du Prunier sauvage Grenoble

-Amandine Vassieux, Saint-marcellin Vercors Isére, Vice-présidente : Economie numérique et politiques contratuelles

Journée parsemée d'interventions artistiques:
-Bertille Puissat - Chant

-André Recoura - Sculpture

-Isabelle Raquin - Dessin

-Eric Demelis - illustration

-Pierre Langda — Ecrivain

Elle s’est déroulée en présence de:
-Claire Durand, adjointe a la culture de la Tour du Pin
-Monique Limon, députée



Programme

/1 9h30 : Accueil / Inscriptions - aux Halles - Ateliers au choix

Atelier 1- Politique culturelle: Le duo élu.e/technicien.ne //

Politique culturelle : élus politiques et techniciens : quelle répartition des réles ? En
quoi ce duo contribue-t-il au processus de démocratisation culturelle (diversité,
participation, inclusion, meédiation) ?

Atelier 2- Les résidences artistes et irrigation des territoires//

La place de l'artiste dans un projet de commande politique ou associatif a
I'échelle d’un territoire ? Duo artiste-technicien.ne.s / quelles réponses apporter a
la commande ?

Atelier 3- Liberté de programmation //

Quelle place donner aux sujets d’actualité dans les programmations (religion,
identité, moeurs) ?

La question de la censure et de I'autocensure, la liberté de programmation en
question, I'ingérence...

Atelier 4- Les projets participatifs //

Quelle est la place des habitant.e.s dans un projet culturel ? Le citoyen est-il
seulement un usager ? Acces, appropriation, droits culturels : le glissement.

La question des publics : faire avec et non pour les publics

/l 14h Table ronde Culture et Politique: cohabitation heureuse?
//15h30 CONCLUSION par Marie-Christine Bordeaux



Notes prises lors de l'intervention de MC Bordeaux :

Dans son ouvrage sur I'éducation artistique, Jean-Gabriel Carasso s’est essayé a distinguer art et
culture. L’art, dit-il, c’est la chose, et la culture, c’est la relation que nous entretenons avec cette
chose. Bien s(r, la culture dépasse la question de I'art, en tout cas elle ne s’y limite pas. La culture
est une production symbolique qui permet de faire société et structurer les relations entre les
individus. Quant a 'art, il n’a pas I'exclusivité de la question esthétique car, méme si I'expérience
esthétique est, de maniére privilégiée, provoquée par I'art, elle repose avant tout sur la
convergence entre une intention esthétique en production (le projet de I'artiste) et une
intentionnalité esthétique en réception (les dispositions et attentes des publics). Cela suppose des
compétences, on pourrait dire du talent, de part et d’autre. Cela ne signifie pas qu’il y aurait d’'un
cbté des spécialistes qui auraient I'exclusivité de la sphére de production, et les autres, qui ne
seraient que des spectateurs, c'est-a-dire des récepteurs. Comme j'ai eu I'occasion de I'étudier
dans une recherche sur le théatre des amateurs menée avec Marie-Madeleine Mervant-Roux, la
fonction artistique est disséminée dans la société, bien qu’elle soir, notamment dans le systéme
francais, en tension entre le pdle professionnel et Iégitimé par l'institution, et le pble amateur. Mais
cette distinction est historique et n’a pas de pertinence, par exemple, pour distinguer ce qui serait
art et ce qui serait non-art. précisément parce que l'art résulte de l'intentionnalité, convergente ou
non, de plusieurs éléments du corps social.

Le théme de la journée étant « culture et politique », je me suis interrogée sur le recours fréquent
qu’il y a, dans la culture, aux références politiques. Tout d’abord, rappelons que la politique n’est
pas seulement 'action de I'Etat et des collectivités, mais également celle de toutes les
organisations sociales qui parviennent a peser sur les décisions publiques et plus généralement
sur les affaires de la cité.

les problématiques de la politique ne sont pas sans rapport avec celles de la culture, notamment si
on évoque la question de /a liberté d’expression et celle de la complexité de 'humain et du social.
Etant par nature doté de significations inépuisables, 'art permet d’exposer, de faire ressentir et de
partager cette complexité. Il me semble qu’il y a également quelque chose de commun, entre la
politique et la culture, qui est le processus de délégation: la politique par définition est I'affaire de
tous, mais une différenciation s'opére dans le cadre du modele de délégation démocratique, avec
une tension entre la démocratie représentative (normes imposées) et les formes participatives (la
co-construction, le renouvellement et I'expansion des normes démocratiques) qui n’annulent pas le
processus de délégation ; on peut établir un paralléle avec le processus de délégation dans la
culture : tout individu depuis l'aube de I'humanité probablement chante, danse, collectionne,
interroge, produit de l'imaginaire, pense son destin, mais certains individus vont se spécialiser
dans cette fonction, l'incarner, la porter plus haut, en laissant plus de prise a la complexité et a
'obscurité de tout ce qui releve de l'activité symbolique. Parfois, cette délégation est presque
totale, comme le montre I'hyper professionnalisation de la fonction dramatique en France,
encouragée par des politiques culturelles centrées a la fois sur la professionnalisation et sur
I'excellence. Cette coupure entre amateurs et professionnels spécialisés, parfois présentée
comme quasi ontologique, est parfois incompréhensible pour des collégues d’autres pays qui n'ont
pas comme modéle un processus de délégation aussi poussé, pour ne pas dire de mise a I'écart
d’'une partie de ceux qui accomplissent des fonctions artistiques.

Pourtant, bien que les paralléles soient assez faciles a faire, et bien que les discours d’acteurs ne
cessent de mettre en avant la fonction politique de la culture, culture et politique doivent étre
distingués. Rappelez-vous l'impuissance du secteur culturel face a la progression des idées du
Front National, malgré la puissance de la culture, son efficacité pour produire un imaginaire
partagé, pour développer des démarches douverture a des systémes de pensée et de
représentation différents. L’activité culturelle — définie comme une politique de l'art - n’a pas
d’impact politique direct, car trop souvent on attribue a I'art le pouvoir de changer le monde ou, a
tout le moins, quelque chose de concret dans la vie des citoyens. En revanche, I'action culturelle,



Notes prises lors de l'intervention de MC Bordeaux :

c'est-a-dire la pensée et I'organisation du partage du capital culturel et de la fonction expressive et
poétique, a une dimension politique, non pas parce qu’elle produit du politique, mais parce qu’elle
est pensée de maniere politique dés le départ.

Un des modes d’inclusion de la culture dans la politique, c’est probablement la notion de service
public culturel: quelle définition en donner ? le paralléle est impossible avec un service public, par
exemple celui de I'eau ; que serait, en effet, le fait de distribuer a tous « la méme culture» comme
la méme eau distribuée a chacun au robinet ? La culture, telle que vous I'entendez ici,, n’est pas
un produit de qualité homogéne et destiné a un public moyen congu et diffusion par les industries
culturelles, méme si celles-ci investissent des « niches » de produits spécialisés pour des publics
spécifiques. Le service public culturel, outre I'impératif de qualité, répond généralement a des
impératifs de diversité, d’hétérogénéité, de dissémination, d’appropriation..

L'art est le terrain de la liberté d’expression, une fonction éminemment politique. La culture est
ambivalente : c'est ce qui divise mais aussi ce qui relie. Elle peut étre un puissant facteur
d’inégalités, comme I'a démontré Bourdieu avec la notion de capital culturel et a son réle dans la
distinction sociale. Mais Bourdieu réduisait la culture a la la bourgeoise de son époque, qui n'a
pas disparu mais n’exerce plus la méme domination aujourd'hui notamment sur les jeunes é. Et
en méme temps, la culture est un puissant facteur de réduction des inégalités car elle peut étre
mise a disposition de tous, les références culturelles peuvent étre partagées, les individus peuvent
s’approprier des schémas et des golts culturels éloignés, voire contradictoires avec leur héritage,
et c’est cela la vraie dimension politique de la culture : comment elle est au coeur de la production
de références partageables.

Conseil de lecture ; Jean Gabriel Carasso _Nos enfants ont-ils droit a I’art et a la culture?




Marie-Christine Bordeaux
« La médiation culturelle face aux nouveaux paradigmes du développement culturel »

in Nathalie Casemajor, Marcelle Dubé, Jean-Marie Lafortune, Eve Lamoureux (dir.),
Experiences critiques de la médiation culturelle, Presses de I'Université Laval, 2017, p.
109-129.

Il est impossible de dissiper complétement les ambiguités inhérentes a 1’usage du syntagme
« médiation culturelle », mais il n’est pas inutile de les préciser. La recherche frangaise hésite
en effet entre deux postures : théoriser le travail des médiateurs culturels ; ou bien élaborer le
concept de médiation sans référence particuliere a ce travail, en s’intéressant principalement
aux phénomenes de circulation, de transmission, de communication ou plus largement de
fonctionnement de la culture. La deuxieme posture est la plus fréquente, car I’intérét pour les
principes et le fonctionnement prime assez souvent sur 1’intérét pour I’agir. Ce fait s’explique
aussi par I’importance prise par 1’élaboration conceptuelle de la médiation en information-
communication (Bordeaux, Caillet, 2013 : 147-148), bien qu’elle soit également investie,
voire réinvestie avec une certaine vitalité par la sociologie de I’art et de la culture”.

Dans ces recherches, on peut distinguer trois conceptions de la médiation culturelle. Tout
d’abord, la médiation comme métier et comme ensemble de compétences professionnelles. La
reconnaissance d’une profession émergente, liée a la place de plus en plus centrale de la
question des publics, est ainsi a ’origine de I’intérét pour la meédiation en France, avec
I’ouvrage fondateur d’Elisabeth Caillet (1995). Ensuite, la médiation comme fonction dans la
culture : instaurer ou restaurer du lien social, toucher des individus ou des groupes sociaux
éloigneés, intensifier les liens culturels, moderniser 1’héritage de I’animation socioculturelle et
de I’éducation permanente. Enfin, la médiation comme idéal, c'est-a-dire comme projet
politique de transformation du systeme culturel.

Le dialogue mené depuis quelques années entre chercheurs francgais et québécois ainsi que
I’évolution récente des politiques culturelles au Québec ont joué¢ un role unificateur entre les
conceptions développées de part et d’autre. Cependant, le Québec a développé une vision que
nous qualifierons d’inclusive : la dimension socioculturelle de la médiation est affirmee, et la
figure du mediateur n’est pas opposée a celle de I’artiste dans la mesure ou l’artiste est
considéré et se considére lui-méme comme un médiateur. Pour le dire autrement, les réles
importent plus que les statuts. Action socioculturelle, développement culturel, art
communautaire, participation sont inclus dans la définition de la meédiation. Celle-ci est
analysée comme une technologie sociale (Fontan, 2007 : 4) mise au service du développement
culturel. 11 s’agit de penser ensemble démocratisation et démocratie culturelles, accés a la
culture et expression culturelle (Lafortune, 2013 : s.p.).

En France, la réflexion est marquée par la coupure historique inaugurée en 1959 entre champ
socioculturel et champ culturel, ce qui fait de la médiation, aux yeux de certains, un vecteur
du retour du refoulé dans le champ culturel et non un enjeu de réel changement. Elle est
marquée par une autre coupure historique entre champ culturel et champ éducatif, datant de la
méme époque, que les politiques d’éducation artistique et culturelle menées depuis 1983 ne
parviennent pas a résoudre totalement. Ces coupures affectent le statut et le réle du médiateur,
comme on le voit dans le développement récent de formes artistiques participatives, qui
reposent essentiellement, voire exclusivement sur les artistes. La participation apparait donc

! On peut notamment citer, & cet égard, le colloque « Les mondes de la médiation » organisé par le GDRI OPuS a Paris en
octobre 2013.



comme une forme d’intervention sociale qui pourrait, en remettant I’artiste au centre du
dispositif, supplanter le médiateur.

C’est pourquoi nous faisons I’hypothése que la médiation, fonction tournée vers 1’accueil,
I’éducation non formelle et 1’élargissement des publics, est, dans le cas francais, confrontée
aux nouveaux paradigmes du développement culturel plus qu’elle ne les maitrise. Quels sont
ces nouveaux paradigmes, dans quelle mesure se distinguent-ils de celui de la médiation? et
dans quelles sphéres sont-ils élaborés ? Pour répondre a ces questions, nous analyserons les
notions qui ont successivement cristallisé les attentes d’une époque en matiére de culture, et
permis de signifier les orientations majeures de politique culturelle prises par rapport a ces
attentes. Cette analyse nous conduira a constater que la médiation ne parvient pas, malgré ses
promoteurs et 1’idéal politique qui lui est souvent assigné, a devenir elle-méme un paradigme
des politiques publiques. Nous examinerons ensuite 1’émergence récente de nouveaux
paradigmes et les défis qu’ils posent a la médiation.

1. La doctrine de I’action culturelle : de I’ambition initiale a la perte de sens

Le terme action culturelle apparait dans les années 1930, dans les écrits de recherche sur le
loisir et I’éducation populaire (Urfalino, 1996 ; Waresquiel, 2001). 11 s’agit d’une formule
opératoire permettant d’associer deux termes reliés a des mondes différents : la culture et
I’action (au sens d’engagement militant). Elle est ensuite réemployée par Malraux pour
désigner les missions des Maisons de la culture : création, diffusion et animation®. Comme on
I’oublie parfois, ces institutions employaient, a 1’origine, des animateurs culturels, dont la
fonction était proche de celle des médiateurs d’aujourd'hui : élargissement des publics, liens
avec les réseaux de difféerents champs sociaux (comités d’entreprises, syndicats,
établissements scolaires), actions destinées a rapprocher I’institution et la population. Cette
fonction différe cependant dans la mesure ou les animateurs culturels, bien qu’employés par
des institutions culturelles, étaient proches de I’esprit de 1’animation socioculturelle et de
I’éducation populaire, et accomplissaient une fonction critique par rapport aux productions
culturelles. Certains d’entre eux développaient aussi la culture scientifique, comme ce fut le
cas dans les premiéres années de la Maison de la culture de Grenoble, en amont de la création
du CCSTI* en 1979.

L’action culturelle devient donc le paradigme de 1’¢ére Malraux. Elle est confiée a la Direction
du théatre du ministére de la Culture dés 1961, puis & la MDC® en 1979, & la DDC® en 1982,
mais disparait en 1986 de I’organigramme du ministére. Les avatars successifs de la DDC’ ne

2 Nous suivons en cela Jean-Marie Lafortune (2013 : s.p.), qui considére la médiation comme un paradigme du
développement culturel : un « modéle d’action privilégié par les milieux institutionnels de la culture désireux d’étendre leur
audience, mais également par les milieux socio-artistiques ceuvrant au renforcement de la citoyenneté », des « perspectives
professionnelles critiques qui favorisent la valorisation, ’inclusion et la transformation culturelles ».

% Selon Urfalino, « Culture, action culturelle, mots étendards de cette politique, ne suscitaient pas d’interrogation sur leur
contenu car ils ne délimitaient pas un domaine, mais une mission : un projet social et politique fondé sur la puissance des
ceuvres d’art et I’exclusion de tout souci pédagogique ou d’une problématique du temps libre. La force de cette formulation
fut de faire d’une pierre trois coups : fonder la spécificité et I’identité d’une administration composite ; inscrire la politique
culturelle dans le dessein gaulliste de refondation de la nation frangaise par I’Etat ; reprendre & son compte les idéaux
culturels de la gauche » (Urfalino, 1996 : 328).

* Centre de culture scientifique, technique et industrielle.
® Mission du développement culturel.
® Direction du développement culturel.

" SDEC (Sous-direction de I’environnement culturel) en 1986 ; DDF (Délégation au développement et aux formations) en
1990 ; DDAT (Délégation au développement et a ’action territoriale) en 1999 ; DDAI (Délégation au développement et aux
affaires internationales) en 2004 ; Secrétariat général en 2010.



parviendront pas, par la suite, a remédier a I’affaiblissement de la notion et a la parcellisation
des actions qui en relévent (éducation artistique, politique de la ville, publics atypiques et
empéchés).

Le role ambigu confié a I’animateur culturel place celui-ci dans une tension constitutive entre
des missions relevant de la démocratisation culturelle (facilitation de I’accés aux ceuvres) et
de la démocratie culturelle (reconnaissance de 1’égale légitimité des expressions artistiques et
culturelles, et facilitation de 1’accés pour tous aux outils nécessaires a cette expression), entre
le culturel et le socioculturel. Cette tension sera la cause de la disparition de la plupart des
animateurs culturels engageés lors de la création des Maisons de la culture. Ils sont remplacés
par des services de relations publiques qui ne prennent plus en charge la fonction d’éducation
permanente et de formation a I’esprit critique. Par ailleurs, I’action culturelle se banalise et
devient synonyme de politique culturelle, notamment dans les municipalités. Aujourd’hui, si
les DRAC® ont presque toutes encore un conseiller chargé de 1’action culturelle, celui-Ci est
essentiellement chargé de suivre la politique de la ville et les actions territoriales. Le terme a
presque disparu du référentiel du ministére, comme on peut le lire dans la formulation des
cing actions ogérationnelles du programme 224 « Transmission des savoirs et démocratisation
de la culture »°.

2. La doctrine du développement culturel

Contrairement a 1’action culturelle, dont la définition peut étre qualifiée d’hésitante, voire
bricolée, on peut véritablement parler de doctrine a propos du développement culturel, qui se
présente comme une alternative forte a la politique de Malraux. Lors du colloque de Bourges
de 1964, Joffre Dumazedier inscrit le développement culturel dans le développement social
et le définit en ces termes : « une mise en valeur des ressources physiques et mentales de
I’homme en fonction des besoins de sa personnalité et de la société » (Moulinier, 2012 : 4.).
Augustin Girard, chef du service des études et recherches du ministere des Affaires
culturelles, en fournit en 1972 une définition plus large :

« Le développement culturel n’est donc plus désormais pour les sociétés et pour
les individus un luxe dont ils pourraient se passer, I’ornement de 1’abondance : il
est lié aux conditions méme du développement général. Ses finalités ne sont pas
décrétées a partir de telle ou telle conception philosophique de ’homme : elles
découlent des besoins profonds des sociétés aux prises avec leur transformation »
(Girard, 1972 : 1).

Quelques années plus tot, il précisait: « Ce que nous recherchons, par I’expression
‘développement culturel’, c’est un concept opérationnel [...]. Il vise, dans le processus de
développement de la société — processus spontané ou orienté — la part non économique et non

8 Directions régionales des affaires culturelles (services déconcentrés du ministére de la Culture).

® 11 s’agit de la nouvelle organisation générale du budget de I’Etat mise en place par la LOLF (loi organique relative aux lois
de finances) en 2006. Ces actions sont les suivantes jusqu’en 2013 : soutien aux établissements d'enseignement supérieur et
insertion professionnelle ; soutien a I'éducation artistique et culturelle ; soutien aux établissements d'enseignement spécialisé ;
actions en faveur de l'accés a la culture ; action culturelle internationale. Les actions en faveur de l'acces a la culture
recouvrent la politique de la ville, les programmes culture-hdpital, culture-prison, culture-handicap, les conventions de
développement culturel, les aides aux territoires prioritaires. Dans le projet de Loi de finances 2014, les actions en faveur de
I’accés a la culture (action 4) cessent d’étre distinguées et sont fusionnées avec I’éducation artistique et culturelle (action 2)
dans une nouvelle action unique (Soutien a la démocratisation et a 1’éducation artistique et culturelle), conformément a la
priorité politique en faveur de I’éducation artistique affirmée par Aurélie Filippetti au début de son mandat de ministre de la
Culture en 2012.

10 Ce colloque était intitulé « La recherche scientifique et le développement culturel ». Les actes ont été publiés dans le n°22
de L’Expansion de la recherche (avril-mai 1965).



purement sociale de ce développement » (Girard, 1968 : 11). Le développement culturel se
situe aussi dans le sillage du développement personnel, sous I’influence de la psychologie
humaniste et de nouvelles méthodes psychothérapeutiques, aux Etats-Unis dans les années
1950 a 1960 et en Europe dans les années 1960 a 1970, engendrant de nouvelles pratiques de
transformation de soi. Il a enfin des liens avec le développement territorial et avec le
développement social. Sous I’impulsion de Jacques Duhamel, le ministére de la Culture opere,
au début des années 1970, une synthése entre ces deux dimensions du développement. Le
ministere soutient des projets ayant pour objectif I’émancipation et 1’épanouissement des
personnes, en s’appuyant sur des dynamiques locales.

La notion de développement culturel n’est pas non plus étrangere a celle de développement
¢conomique, malgré les convictions d’Augustin Girard, défenseur d’une ligne humaniste. Ce
rapprochement a suscité des critiques dés la fin des années 1970. Ainsi, Pierre Pascallon,
directeur de la Faculté des sciences économiques de ’université de Clermont-Ferrand, écrit-il
dans une contribution de 1982 aux travaux de I’Unesco intitulée « La dimension culturelle du
développement »™* : « [cette notion] laisse & penser que le processus du développement est
avant tout un processus économique et que la culture n’est qu’un élément surajouté de ce
processus économique central ». Sa critique est renforcée par la dénonciation de la prétention
universaliste du modele de développement occidental et la condamnation d’un développement
culturel influencé par des théories évolutionnistes de la culture conduisant a la différenciation
entre cultures développées et sous-cultures. Son approche, centrée sur la quéte de « modeéles
de développements culturels spécifiques », reléve de la théorie du développement endogéne et
de la préservation des identités culturelles promues dés les années 1970 par 1’Unesco. Elle
préfigure des travaux ultérieurs sur la diversité culturelle et des travaux plus contemporains
sur les liens entre culture et développement durable, mais n’a, a I’époque, aucune influence
sur la politique culturelle francaise.

Malraux s’était appuyé sur le 1V® Plan (1962-1965) en privilégiant la construction de grands
équipements. Duhamel s’appuie sur le V® et le VI®° Plan (1966-1970, 1971-1975) qui
préconisent des équipements modestes et polyvalents. Il privilégie donc le rble des relais
culturels, des animateurs et des médiateurs : «le développement culturel passe par la
reconnaissance par les pouvoirs publics du rdle de relais indispensable que jouent les
collectivités locales, communes et départements, les comités d’entreprise et les associations
culturelles, de jeunesse et d’éducation populaire » (Wangermee et Gournay, 1988 in
Moulinier, 2012 : 6). Parallelement, un service des « interventions culturelles » est créé en
1976 (il sera maintenu jusqu’en 1986), afin de repérer, de soutenir et de créer des formes
innovantes en matiére d’intervention artistique et culturelle. L’innovation, concept-clé en
matiere de soutien public a la création, est ainsi étendue a I’intervention artistique dans le
champ social. Le FIC (Fond d’intervention culturelle, financé par une contribution de chaque
ministére concerné), créé en 1971, fait preuve de son efficacité aussi bien dans la gouvernance
interministérielle induite par sa structure de financement que dans le réle de ses chargés de
mission, agents de développement culturel agissant aux c6tés des acteurs locaux, mais dotés
d’une vision a 1’échelle nationale.

3. L’éducation populaire et I’animation socioculturelle

Puisant ses racines dans les mouvements sociaux du XIX® siecle, voire dans la Révolution
frangaise, 1’éducation populaire ne peut étre résumée par une définition univoque car elle

* Disponible sur le site de I’Unesco : http://unesdoc.unesco.org/ (consulté le 27 octobre 2014).

4


http://unesdoc.unesco.org/

rassemble des acteurs divers et parfois opposés?, mais elle s’appuie historiquement sur un
projet educatif et sur I’idée que « des acteurs en position méediane, entre la classe possédante
et la classe ouvriére, vont en quelque sorte tenter de jouer les médiateurs. » (Poujol, 2005 :
127). Elle connait plusieurs phases historiques de réactualisation, c’est-a-dire de redéfinition
de son objet. Ainsi, dans les années 1950 et 1960, I’urgence est a la recréation du lien social
dans les grands ensembles urbanistiques répondant aux besoins de logement de la population.
C’est la période d’émergence de I’animation socioculturelle, dont la définition semble se
superposer a celle de 1’éducation populaire : « toute action dans ou sur un groupe — ou une
collectivité, ou un milieu — visant a développer les communications et a structurer la vie
sociale, en recourant & des méthodes semi-directives »". Franck Lepage note cependant qu’a
I’époque « I’animation socioculturelle [prend] le contrepied de 1’éducation populaire [...] sans
que I’on s’en rende nécessairement compte » (Lepage, 1997 : 17). En effet, 1’éducation
populaire repose en grande partie sur un modéle d’action inspiré par 1’école’®, tandis que
I’animation socioculturelle repose sur un mode¢le antiscolaire (Moulinier, 2012 : 2). De plus,
la notion de « jeunesse » n’a pas la méme définition a la Libération, dans les années 1960 et
de nos jours : elle désigne les forces vives de la nation, y compris les jeunes adultes, puis les
jeunes en difficulté et les jeunes de banlieue (Lepage, 1997 : 26). Les militants historiques de
I’éducation populaire considérent que le projet politique d’éducation de tous, tout au long de
la vie, s’est dissout a partir de cette époque dans la production de services aupres de certaines
catégories de la population conformément aux injonctions des collectivités locales, principaux
financeurs des activités socioculturelles. Dans ce sens, ’animation serait ce qui reste quand
I’éducation populaire, en tant que projet politique, a disparu.

Au cours de la méme période, mise a 1’écart des politiques culturelles et concurrencée en son
sein par I’animation socioculturelle, I’éducation populaire s’affaiblit progressivement car son
projet est profondément culturel : plusieurs auteurs la considérent en effet comme la
dimension culturelle du changement social aprés avoir été celle du mouvement ouvrier
(Lepage, 1997 : 15 ; Maurel, 2012 : s.p.). Alors que les travaux de Bourdieu montrent, dés les
années 1960, le r6le déterminant de la culture dans les mécanismes de domination sociale, les
militants de I’éducation populaire définissent au contraire la culture comme « I’ensemble des
stratégies mobilisées par un individu pour survivre a la domination » (Lepage, 2012 : 159)

Quant a la profonde division entre champ culturel et champ socioculturel, elle est bien
résumée par Genevieve Poujol et Michel Simonnot :

« L’animation socioculturelle résout la question des inégalités sociales face a la
culture par un changement de définition de cette derniéere : I’animation construit la
conception d’une culture spontanée partagée parce que déja possédée par tous. Il
ne s’agit plus que de la révéler a chacun. Il n’est pas question d’apprentissage,
d’acquisition, de techniques, de codes. Ainsi, la répartition de la culture dans la
société, ainsi que ses conditions de production et d’appropriation, ne dépendraient
pas de déterminants structurels institutionnels ou sociaux (1’école, les musées, la
richesse, les classes sociales), mais de la libération de capacités individuelles
enfouies dans la personne » (Poujol, Simonnot, 2001 : 94).

12 Bien qu’il soit d’usage courant d’évoquer 1’ « éducation populaire » au singulier, Geneviéve Poujol rappelle que cette
notion sert d’étendard a des mouvements sociaux d’obédiences politiques diverses et opposées, mais qui « partagent cette
utopie que I’Education peut établir un autre rapport entre les masses et les élites » (Poujol, 2005 : 127)

¥ Haut comité de la Jeunesse, Commission « Equipement-Animation », groupe de travail sur la formation des animateurs,
CINAM, 1966 : 15 (cité par Moulinier, 2012 : 2).

4 Geneviéve Poujol et Michel Simonnot rappellent que 1’éducation populaire se caractérise par une « idéologie éducative :
« L'accés aux connaissances est pergu comme une condition incontournable de I’épanouissement des hommes et des
femmes, voire un moyen de libération de I’ oppression et de I’exploitation. » (Poujol, Simmonot, 2001 : 92)



4. La « diffusion sociale de la culture » et I’action culturelle confiée aux artistes

L’arrivée de Jack Lang ne renouvelle pas profondément les paradigmes précédents. Son
action se caractérise par une habile synthése entre Etat esthétique (Malraux) et Etat partenaire
(Duhamel), que ’on peut résumer par I’idée d’Etat animateur d’un «tout culturel » :
I’expression désigne a la fois 1’ouverture continue du champ culturel aux genres mineurs et le
fait que le ministére de la Culture anime de plus en plus une politique publique (autres
ministéres, collectivités territoriales) qu’il ne finance pas directement ou ne finance qu’en
partie. Cependant, le doublement du budget de I’Etat et I’effet d’entrainement sur les
collectivités territoriales donnent I’impression d’une rupture avec ses prédécesseurs. Cet Etat
animateur durcit cependant I’opposition entre animateurs, médiateurs et artistes, en faisant des
artistes les premiers et souvent les seuls acteurs de 1’action culturelle aupres de publics divers,
au point que leurs médiations s’apparentent parfois a de 1’auto-médiation (Bordeaux, 2011 :
29).

Pierre Moulinier (2012 : 13) propose ’expression « diffusion sociale de la culture » pour
caracteériser la nouvelle ere de politique culturelle ouverte par Lang, ou les artistes deviennent
les nouveaux médiateurs, laissant aux chargés de projets culturels le soin concret d’organiser
opérationnellement la rencontre avec les publics. Il s’agit bien, en effet de diffusion et de
politique de I’offre, mais portées par une dynamique nouvelle et des moyens démultipliés qui
suscitent des formes inédites de popularisation de la culture et de légitimation des cultures
marginales ou alternatives.

Certes, le métier de médiateur accede un peu plus tard, dans les années 1990, a une véritable
reconnaissance, mais ce fait est en grande partie di a I’engagement volontariste d’Elisabeth
Caillet au sein de la DDF, a partir de son expérience dans la culture scientifique et dans les
musées (Bordeaux, Caillet, 2013 : 140-150). La dénomination de « médiateur » s’invente en
1982 a la Cité des sciences, et la spécialité « médiation » entre dans les métiers du patrimoine
de la fonction publique territoriale a partir de 1984, puis dans les métiers de la fonction
publique d’Etat. Le dispositif « Emplois jeunes », en 1997, permet d’embaucher plus de
15 000 personnes (Bureau, Gomel et al. : 18) sur des emplois de médiateurs, mais le plus
souvent ceux-ci n’ont de médiateur que le nom (Bordeaux, 4-5 décembre 2008 : s.p.). La
majorité d’entre eux exercent des fonctions généralistes d’administrateur, ce qui engendre
jusqu’a aujourd'hui un effet de brouillage de 1’identité professionnelle des médiateurs
culturels.

5. L’échec relatif de la médiation comme vecteur de dialogue avec les fédérations
d’éducation populaire au cours des annéees 1990

Les critiques contre la médiation ont été et sont encore nombreuses en France. Les acteurs
culturels la considérent tantdt comme trop consensuelle et apolitique en raison de son
positionnement dans les institutions culturelles, tantdt comme susceptible de raviver de
vieilles querelles en opérant un retour vers 1’animation socioculturelle. Les acteurs
socioculturels se méfient d’une notion qui, tout en permettant un rapprochement stratégique
entre champs culturel et socioculturel au cours des années 1990, pourrait bien servir de
prétexte a une appropriation, par la culture institutionnelle, des missions traditionnellement
confiées aux animateurs. lls considerent la médiation comme un artefact produit par le
ministére de la Culture pour servir ses intéréts et continuer a creuser 1’écart avec le monde
associatif, rejeté du c6té de la médiation sociale.

Ces meéfiances et ces hésitations se sont exprimées dans un ouvrage collectif publié en 1995,
Passages Public(s), issu des interventions et des discussions entre le ministére de la Culture et



sept fédérations d’éducation populaire™ au cours d’un séminaire national de formation intitulé
« Médiation artistique et culturelle »'®. La médiation apparait alors comme une notion
nouvelle, différente des formulations précédentes (éducation populaire, animation
socioculturelle, action culturelle) et permettant de sortir par le haut des blocages historiques
entre champ culturel et champ socioculturel. Elisabeth Caillet, qui organise cette formation,
publie a la méme période un ouvrage qui fait encore référence, ou elle présente la médiation
comme une synthése entre 1’action culturelle et 1’animation culturelle, entre animation
socioculturelle et transmission par les professionnels de la culture, entre culture cultivée et
culture populaire, entre individu et masse, entre éducation et accompagnement (Caillet, 1995 :
15-23). Dans son esprit, la médiation est une reformulation actualisée de 1’éducation
populaire, qui s’exerce désormais dans les services des publics des structures culturelles, et
désigne ainsi un nouveau métier culturel.

Pour autant, les fédérations s’interrogent sur 1I’impact de cette notion nouvelle dans leur
propre champ. Elles craignent que la médiation échoue a légitimer I’animation dans le champ
culturel, et qu’au contraire elle la supplante. En introduction au séminaire, Dominique
Chavigny, chef de département & la DDF", affirme en effet : « Les pratiques de la médiation
ne peuvent se confondre avec celles de I’animation. Elles requierent en effet des didactiques,
des connaissances et un investissement spécifiques de la part des professionnels de la culture,
du secteur de I’animation ou du champ social » (Collectif, 1995 : 7). Peuple et Culture, tout en
soulignant I’intérét d’un dialogue, répond :

«une formation a la médiation artistique et culturelle ne peut, en ce qui nous
concerne, étre envisagée comme le moyen de provoquer ou d’accompagner
I’émergence d’un nouveau métier qui serait concu en dehors des stratégies
d’animation, d’éducation et de développement. Au contraire, il nous semble que le
travail engagé doit a terme permettre 1’inscription d’une sensibilisation aux
dynamiques culturelles dans tous les cursus de formation, initiale ou permanente,
des acteurs de 1’éducation populaire » (Collectif, 1995 : 33).

Pour les MIC, Franck Lepage®® note : « la culture convint de se doter d’une ‘ambition sociale’
et I’éducation populaire se rappela que la transformation culturelle était bien plus sa mission
que la réparation, le rattrapage, ou la redistribution » (Collectif, 1995 : 28). Malgreé les apports
des chercheurs, qui tentent de définir une approche globalisante de la médiation®, les actes de
ce séminaire témoignent d’une appropriation assez relative de la médiation par les principaux
acteurs de 1’éducation populaire et du secteur socioculturel.

Par la suite, ce dialogue entre le ministére de la Culture et les fédérations d’éducation
populaire se poursuivra et aboutira en 1999 a la signature d’une charte d’objectifs entre le

5 CEMEA, Foyers ruraux, Léo Lagrange, Ligue de ’enseignement, Maisons des jeunes et de la culture (MJC), Peuple et
culture, Francas.

16 Ce séminaire a fait largement appel aux chercheurs, notamment : Luc Carton (Fondation Travail-Université), Jean Caune
(Université Stendhal Grenoble 3), Patrick Champagne (EHESS), Antoine Hennion (Ecole des Mines), Raymonde Moulin
(EHESS), Emmanuel Pedler (EHESS), Laurence Rouleau-Berger, Guy Saez (CNRS), Jean-Pierre Sarrazac (Paris 3). La
plupart des publications de référence de certains de ces chercheurs sur la médiation culturelle sont postérieures a ce séminaire
dont le rle ne doit pas étre sous-estimé dans la stimulation de la production scientifique consacrée au concept de médiation.

17 Délégation au développement et aux formations du ministére de la Culture.
18 Alors chargé du développement culturel et de la communication & la Fédération francaise des MJC.

1% On peut citer par exemple Luc Carton : « On comprend que 1’éducation populaire, dont ce fut le projet historique, puisse se
redéfinir aujourd’hui dans la médiation artistique et culturelle » (Collectif, 1995 : 103).

7



ministére de la Culture et huit fédérations d'éducation populaire®®, dont le nombre sera ensuite
porté & onze®. La référence & la médiation y est dans un premier temps présente, mais incluse
dans d’autres préoccupations : éducation artistique et culturelle, pratiques en amateur,
formation des acteurs socioculturels. Dans un second temps, lors du renouvellement de cette
charte sous la forme de conventions pluriannuelles d’objectifs, cette référence disparait. Les
objectifs des conventions 2012-2014 portent sur la formation des animateurs, le maillage du
territoire, 1’accés a la culture, les amateurs, 1’éducation tout au long de la vie. La médiation
n’est plus utilisée comme une notion passerelle entre culturel et socioculturel et échoue a
porter un projet de renouvellement des politiques culturelles.

C’est pourquoi nous considérons qu’il n’y a pas véritablement eu de paradigme de la
médiation au cours des années 1990 et 2000, contrairement au paradigme du développement
culturel, qui avait durablement structuré les politiques publiques. En revanche, la
conceptualisation de la médiation se développe rapidement dans la recherche?, ce qui offre
un horizon de légitimité aux médiateurs.

6. Les nouveaux paradigmes du développement culturel

On voit depuis peu apparaitre trois nouveaux paradigmes : la participation des habitants, le
réle de la culture dans le développement durable et la revendication des droits culturels.

Si, au Québec, la médiation inclut I’art communautaire, fondé sur une création partagée entre
un groupe social et un artiste, la situation est assez différente en France ou la dimension
communautaire est peu mobilisée. Les ceuvres participatives s’inscrivent plutét dans la
mouvance de I’esthétique relationnelle, théorisée par Nicolas Bourriaud (2001). Ce courant
est issu des situationnistes et des experimentations du groupe Fluxus, et pose la relation
humaine comme premiére a I’ceuvre. Il s’agit d’inventer des formats de relations sociales qui
remettent en question les formes canoniques de 1’art. L’esthétique relationnelle dépasse
I’opposition traditionnelle entre 1’autonomie du monde de 1’art et les usages sociaux de 1’art.
Le public est invité a devenir acteur, souvent éphémeére, d’une ceuvre qui ne pourrait exister
sans sa présence et son activité. Dans cette conception, I’artiste a cependant une place centrale
car il est concepteur du dispositif, de la démarche, et revendique son statut d’auteur de
I’ceuvre.

Les ceuvres participatives s’inscrivent aussi dans le sillage des arts de la rue, des activités hors
les murs, et dans la revalorisation récente de la figure de I’amateur. Elles t¢émoignent d’une
appropriation, dans le champ artistique, des nouvelles normes déemocratiques, ou du moins de
la volonté de renouvellement de ces normes. La participation est ainsi souvent liée a une
volonté de prise de conscience politique et a un projet d’émancipation du spectateur.
Cependant, comme dans le cas de I’esthétique relationnelle, méme lorsqu’il n’y a pas d’autre

2 Cette démarche a été récemment confortée et élargie par la signature en juillet 2015 d’une Charte d’engagements
réciproques entre ’Etat, le mouvement associatif et les collectivités territoriales (Disponible a I’adresse web suivante :
http://lemouvementassociatif.org/wp-content/uploads/2014/02/charte_dengagements_reciproques.pdf)

2L Centres d'entrainement aux méthodes d'éducation active (CEMEA), Collectif inter-associatif pour la réalisation d'activités
scientifiques et techniques internationales (CIRASTI), Confédération des maisons des jeunes et de la culture de France
(CMJCF), Fédération des centres sociaux et socio-culturels de France (FCSF), Fédération francaise des maisons des jeunes et
de la culture (FFMJC), Confédération nationale des foyers ruraux (CNFR), Fédération nationale des FRANCAS, Fédération
Léo Lagrange, Ligue de I'enseignement, Peuple et culture, Union francaise des centres de vacances et de loisirs (UFCV).

22 Au point que, dans une étude récemment commanditée par le Département des études, de la prospective et des statistiques
du ministére de la Culture, le médiateur culturel est présenté comme « une fiction qui renvoie davantage a 1’importance prise
au plan théorique par le concept de médiation dans le champ culturel, ainsi qu’a 1’usage qu’en ont fait certaines politiques
publiques de soutien a I’emploi, plutét qu’a une réalité » et comme un professionnel défini par un spectre d’activités
particulierement hétérogéne (Auboin, Kletz & Lenay, 2010 : 3).

8



acteur que le public, ce sont les artistes qui jouent un réle central, et non les membres de la
population ou du public invités a participer. Dans le spectacle vivant, selon une tradition
récente qui va de Robert Hossein & Roger Bernat, leurs « ceuvres » sont congues pour
fonctionner avec des participations limitées au temps de la représentation et sont diffusees
dans les reseaux traditionnels de programmation.

C’est donc dans une troisi¢éme catégorie, celle des créations partagées, qu’on trouve en France
les expériences les plus proches de I’art communautaire au Québec. Ce sont des créations qui
proceédent d’une demande de groupes sociaux, sensibilisés par une proposition d’artiste ou
d’institution, mais qui veulent conserver la maitrise du processus, orient¢ vers des
questionnements qu’ils ont eux-mémes élaborés. Les Nouveaux commanditaires de 1’art,
dispositif initi¢ et soutenu par la Fondation de France, 1’événement Veduta (Biennale d’art
contemporain de Lyon)? sont des exemples de ces démarches.

Dans les trois catégories que nous venons d’évoquer, I’art sous-tend une volonté de
renouvellement des normes démocratiques. Il s’agit d’investir 1’espace public, au sens
politique du terme, par le biais d’une pratique expressive. Cependant, comme nous le
soulignons avec Frangoise Liot, « la prolifération d’ceuvres participatives est une alternative
qui ne dit pas son nom — et qui ne peut en tenir lieu — & un déficit de démocratie culturelle »
(Bordeaux, Liot, 2012 : 12). De plus, il arrive que les participants soient de simples figurants
dans des formes artistiques qui les dépassent, et la conscientisation n’est pas plus au rendez-
vous que I’autonomisation ou I’émancipation. On assiste souvent a une sorte de déplacement
de la question politique vers le champ de ’art, tandis que stagne la question de la participation
citoyenne a la vie publique.

L’Agenda 21 de la culture est une forme récente de renouvellement des politiques culturelles.
Il est issu de la Réunion mondiale pour la culture de Porto Alegre en 2002 et inspiré de
1’Agenda 21 crée en 1992 pour repenser la question du développement durable dans les villes.
La culture y est présentée comme le quatrieme pilier du développement durable, au méme
titre que 1’environnement, 1’inclusion sociale et 1’économie. L’ Agenda 21 repose sur quatre
outils : une stratégie culturelle locale, mise en débat et inscrite dans un document accessible a
tous ; une charte des droits et responsabilités culturelles ; un conseil de la culture associant les
citoyens et les organisations de la société civile ; une évaluation réguliére de 1I’impact culturel.
Cette politique promeut la diversité culturelle, 1’interculturalité, 1’éducation de tous a la
culture, a tous les ages de la vie, I’encouragement a 1’expression artistique de chacun, la
participation a la vie culturelle et aux débats qui s’y attachent, la juste rémunération du travail
artistique. Dans les villes adhérentes a 1’Agenda 21 de la culture, le soutien aux pratiques en
amateur, 1’éducation artistique et culturelle, les dynamiques culturelles locales sont
particulierement développées. Ces villes se heurtent cependant a une difficulté commune :
I’instauration d’un réel débat public, qui n’associe pas seulement les spéecialistes et les acteurs
culturels, et qui puisse peser sur les choix politiques.

Les droits culturels sont revendiqués par 1’Agenda 21 et inscrits dans son document de
référence®. 1s sont cependant traités & part dans notre réflexion, car ils constituent a eux seuls
un changement majeur de paradigme par rapport au droit a la culture, tel qu’il est inscrit dans
le Préambule de la Constitution francaise de 1946. 1l s’agit de penser le droit a la culture
comme un droit humain, et non comme la base d’une politique de démocratisation de la

2 \eduta est issu des méthodes participatives de I’Art sur la place, manifestation co-élaborée avec les structures
socioculturelles de I’agglomération lyonnaise et inspirée du défilé de la Biennale de la danse,

2% Elaboré et approuvé en 2004 par CGLU (Cités et gouvernements locaux Unis).

9



culture. Les droits culturels, tels que les présente la déclaration de Fribourg®, font référence a
I’identité et au patrimoine culturels, aux droits des communautés culturelles, a I’accés et a la
participation a la vie culturelle, a I’éducation, a la formation, a 1’information et a la
coopération culturelle. Contrairement aux politiques culturelles traditionnelles, fondées sur le
partage de biens considérés comme universels et transcendants, les droits culturels sont fondés
sur ’identité, les libertés et les capacités des individus. Bien que I’approche par les droits
culturels soit encore tres globale, il y a 1a une possibilité de renversement de perspective qui
pourrait contribuer a un renouvellement important des politiques publiques de la culture.

*k*k

Comment se situent les médiateurs et la médiation par rapport a ces paradigmes
contemporains ? On constate que les réseaux de médiateurs professionnels (association
Médiation culturelle en France, Culture pour tous au Québec) sont des relais efficaces pour
faire connaitre ces nouvelles pratiques et ces nouvelles conceptions, en invitant des
chercheurs et des conférenciers a présenter leurs travaux et leurs idées. Cette sensibilité des
médiateurs a des modeles qui proposent un renversement des organisations traditionnelles est
sans doute a mettre en relation avec le fait qu’ils sont durablement situés en bas de I’échelle
hiérarchique de la reconnaissance professionnelle, des responsabilités et des revenus dans la
culture, et qu’ils font ’expérience quotidienne, au contact des publics et dans leur vécu
professionnel, des mécanismes de domination. Dans des travaux précédents (Bordeaux,
Burgos, Guinchard, 2005 ; Bordeaux, 2008), nous avions montré comment I’investissement
des médiateurs culturels aupres de populations particulierement €loignées de 1’offre culturelle
provient souvent de I’expérience personnelle de I’illégitimité culturelle.

Cependant, les médiateurs, du fait de leur situation subalterne, ne peuvent pas opérer eux-
mémes ni susciter les changements auxquels aspire une partie d’entre eux. Ils agissent plut6t
comme des passeurs d’idées, au contact régulier des artistes, des publics, des élus et des
chercheurs, et mettent en ceuvre, de maniére locale, des actions de micro-changement, dans la
mesure ou ils parviennent a faire financer leurs expérimentations. En France, leur role a été
historiquement défini comme celui d’auxiliaires de la démocratisation culturelle (amélioration
de la diffusion et de la réception), et il est difficile de saisir quel pourrait étre leur rdle dans un
processus de démocratie culturelle. A moins de les redéfinir comme animateurs culturels de
communautés, chargés de renforcer leur pouvoir d’agir dans le domaine culturel. Mais dans ce
cas, il faudrait qu’ils puissent étre employés par ces communautés, au moins pour une partie
d’entre eux, ou bien par des associations relais ou structures ressources, ce qui différencierait
ces nouveaux médiateurs aussi bien des médiateurs traditionnels que des animateurs
socioculturels. On voit ainsi se développer, a c6té des structures classiques de diffusion,
différents types de réseaux intermédiaires répondant mieux aux préoccupations sociales de
notre époque : Culture du cceur, Caravane des dix mots, chargés de mission culture dans des
structures dédiées a I’action auprés des plus défavorisés, réseaux professionnels de
médiateurs. Sans compter des relais plus anciens dans divers domaines : éveil culturel du
jeune enfant, développement rural, politique de la ville, insertion sociale, lutte contre
I’illettrisme, coordination des écoles de musique, de danse et d’art dramatique, éducation
artistique et culturelle, etc. C’est un mouvement qui pourrait s’intensifier, compte tenu de la
crise actuelle des financements publics. Le r6le et le positionnement des médiateurs culturels
pourraient donc évoluer dans le contexte des changements induits par les nouveaux
paradigmes du développement culturel, qui sont eux-mémes fondés sur de nouveaux idéaux

5 Cette déclaration, présentée en 2007, est issue des travaux de I’ Institut interdisciplinaire d'éthique et des droits de I'nhomme,
animé par Patrice Meyer-Bisch, coordonnateur de la Chaire Unesco pour les droits de I’homme et la démocratie (Université
de Fribourg).

10



politiques. C’est pourquoi, si les médiateurs culturels ne peuvent étre les agents d’une
mutation du systéme culturel, I’évolution de leur positionnement et de leur réle devrait étre un
marqueur important de ces changements politiques.

Bibliographie

Aubouin, Nicolas, Kletz, Frédéric, Lenay, Olivier. 2010. Médiation culturelle : I’enjeu de la
gestion des ressources humaines, ministére de la Culture (DEPS), Culture Etudes. Disponible
a D’adresse web suivante : wwwz2.culture.gouv.fr/culture/deps/2008/pdf/cetudes-2010-1.pdf
(consultee le 24 octobre 2014)

Bordeaux, Marie-Christine, Caillet, Elisabeth. 2013. « La médiation culturelle : pratiques et
enjeux théoriques », Culture & Musées, Hors-série, p. 139-163.

Bordeaux, Marie-Christine et Francoise Liot (dir.). 2012. « La participation des habitants a la
vie artistique et culturelle », L Observatoire, 40, p. 7-12.

Bordeaux, Marie-Christine. 2011. « La médiation culturelle, symptdme ou reméde ? Pistes de
réflexions pour les arts de la scene », dans La médiation culturelle dans les arts de la scene,
Lausanne, Ed. La Manufacture, p. 23-36.

Bordeaux, Marie-Christine. 4-5 décembre 2008. « La médiation culturelle en France,
conditions d’émergence, enjeux politiques et théoriques », Colloque international sur la
médiation culturelle, Culture pour tous / UQAM, Montréal. Disponible a 1’adresse web
suivante (Culture pour tous) : http://www.culturepourtous.ca/forum/ (consultée le 17
décembre 2014).

Bordeaux, Marie-Christine. 2008. « Un agir communicationnel propre a 1’action culturelle : la
médiation culturelle confrontée au phénomene de l'illettrisme », Culture & Musées, 11, Arles,
Actes Sud, p. 59-77.

Bordeaux, Marie-Christine, Burgos, Martine et Christian Guinchard. 2005. Action culturelle
et lutte contre l'illettrisme, La Tour d’Aigues, Ed. de 1’ Aube.

Bourriaud, Nicolas. 2001. Esthétique relationnelle, Dijon, Presses du reel.

Bureau, Marie-Christine. Gomel, Bernard. lehl, Corinne et al.. 2001. Les emplois-jeunes dans
la culture. Usages et enjeux d’une politique de ’emploi, Paris, La Documentation francaise

Caillet, Elisabeth. 1995. 4 I'approche du musée, la médiation culturelle, Lyon, Presses
universitaires de Lyon, Coll. Muséologie.

Collectif.1995. Passages public(s). Points de vue sur la médiation artistique et culturelle,
Paris, Ministere de la culture et de la francophonie, Délégation au développement et aux
formations / ARSEC.

Fontan, Jean-Marc. décembre 2007. « De I’action a la médiation culturelle : une nouvelle
avenue d’intervention dans le champ du développement culturel », in Cahiers de [’action
culturelle. Regards croisés sur la médiation culturelle, UQAM, Volume 6, N° 2, p.4-14.

Girard, Augustin. Automne 1968. « Développement et politique culturelle », Education et
Culture, 8, p.11-12.

Girard, Augustin. 1972. Développement culturel : expériences et politiques, Paris, Unesco.

Lafortune, Jean-Marie. 2013. « De la démocratisation a la démocratie culturelle : dynamique
contemporaine de la médiation culturelle au Québec », dans Laurent Martin et Philippe
Poirrier (dir.), Démocratiser la culture. Une histoire comparée des politiques culturelles.

11


http://www.culturepourtous.ca/forum/

Disponible a ’adresse web suivante (Université de Bourgogne) : http://tristan.u-bourgogne.fr/
(consultée le 24 octobre 2014).

Lepage, Franck. 2012. « Qu’est-ce que la culture ? » dans Collectif, Education populaire :
une utopie d’avenir, Paris, Les Liens qui liberent, p. 159.

Lepage, Franck (dir.). 1997. L éducation populaire ou la culture en actions. Les stages de
réalisation, 50 ans d’aventure artistique, Document INJEP, Hors-série n°5.

Mattelart Tristan. 2009. « Enjeux intellectuels de la diversité culturelle. Eléments de
déconstruction théorique », Culture Prospective, ministere de la Culture (DEPS), [en ligne]
file:///C:/Users/bordeaum/Downloads/CP-2009-2-site.pdf

Maurel, Christian. 2012. Education populaire et transformation sociale, conférence a la
Fondation Gabriel Péri, 23 mai 2012. Disponible a I’adresse web suivante :
http://www.gabrielperi.fr/assets/files/pdf/cmaurel.pdf (consultée le 17 décembre 2014)

Moulinier, Pierre. Juillet 2012. La démocratisation culturelle dans tous ses états, document de
travail du Comité d’histoire du ministére de la Culture. Disponible a 1’adresse web suivante :
file://IC:/Users/bordeaum/Downloads/Ecrits%20sur%20la%20democratisation%20cult%20(8

).pdf.

Poujol, Geneviéve. 2005. « Education populaire : une histoire francaise », Hermés, 42, p. 126-
130.

Poujol, Geneviéve, Simonnot, Michel. 2001. « Militants, animateurs et professionnels : le
débat ‘socioculturel-culturel’ (1960-1980) », dans Pierre Moulinier (dir.), Les associations
dans la vie et les politiques culturelles, Paris, ministére de la Culture, Les travaux du DEP, p.
89-105.

Urfalino, Philippe. 1996. L invention de la politique culturelle, Paris, La Documentation
francaise.

Wangermee, Robert et Bernard Gournay. 1988. La politique culturelle de la France.
Programme européen d'évaluation, Conseil de I'Europe / La Documentation francaise, Paris.

Waresquiel (de), Emmanuel (dir.). 2001. Dictionnaire des politiques culturelles de la France
depuis 1959, Paris, Larousse / CNRS Editions.

12


http://tristan.u-bourgogne.fr/
file:///C:/Users/bordeaum/Downloads/CP-2009-2-site.pdf
http://www.gabrielperi.fr/assets/files/pdf/cmaurel.pdf
file:///C:/Users/bordeaum/Downloads/Ecrits%20sur%20la%20democratisation%20cult%20(8).pdf
file:///C:/Users/bordeaum/Downloads/Ecrits%20sur%20la%20democratisation%20cult%20(8).pdf

les grands paradigmes des politiques culturelles sont peu nombreux (un paradigme est une idée
qui permet de penser une question dans sa globalité avec ses différents paramétres).

Dans les années 30, naissance du premier paradigme, I'ACTION CULTURELLE. contexte de
I'’émergence du temps de loisir, progrés social militant. Développement dans les années 60 avec
Malraux, sous la banniére des Maisons de la culture installées pour la création, la diffusion et
'animation. Mais cette fonction d’animation a trés vite disparu et a été déléguée a I'éducation
populaire. Manque de co-construction que permettait la médiation.

Deuxiéme paradigme, le DEVELOPPPEMENT CULTUREL, l'art et la culture au service du
développement de l'art et de la société (Jacques Duhamel 1971-72): des conventions de
développement culturel sont signées avec les territoires, c’est un soutien qui permet la rencontre
avec les publics. Parallelement la politique de la ville se développe : tous les champs de I'action
publique sont concernés (éducatif, sociale, justice ...) ; pourtant c’est un un modéle qui a été trés
critiqué comme un modéle de développement calqué sur le capitalisme occidental, notons que la
question du développement durable avait été discretement posé.

Troisieme paradigme, I'EDUCATION POPULAIRE. De quelle maniére les mouvements sociaux
s'organisent pour traiter du probléme public du développement : tensions entre deux modéles
opposés, celui d'un modéle éducatif visant a lier culture des élites et population (sous-jacent la
question de I'ascenseur social) et un modele a- ou anti-scolaire pour faire émerger la culture
enfouie en chacun (c’est le vitalisme culturel) ; c'est une tension encore aujourd'hui vive dans les
projets participatifs ...

La politique de Jack Lang : diffusion sociale de la culture, Etat culturel et popularisation de la
culture, médiation par la médiatisation et extension de la notion de culture vers les arts mineurs et
les industries culturelles

Quatrieme paradigme, la MEDIATION ; idée sous-jacente et masquée, non assumée ? Sujet de
tensions (quels lieux ? quelles subventions?) Mise en échec du modele de la médiation muséale
ou l'artiste est mort ou éloigné, contrairement au médiateur d'un spectacle vivant par exemple.

Les nouveaux paradigmes PARTICIPATION, DEVELOPPEMENT DURABLE, DROITS
CULTURELS.

Participation : critique des ceuvres « clés en main », alternative du temps long, celle d'une
résidence.

Développement durable : c'est dans le domaine de la musique actuelle que cette question a
d'abord surgi (question de I'impact sur le territoire), notion d’AMAP culturelle mais le local local
n'est-il pas antinomique avec l'idée de culture ...

Droits culturels : aspiration Iégitime contre une politique surplombante, mais ne pas opposer au
droit a la culture.

La démocratie culturelle et démocratisation supposent I'inclusion, la participation et I'éducation.

Conseil de lecture ; Jean Gabriel Carasso Nos enfants ont-ils droit a I'art et a la culture?




GR 38 JOURNEE DE REFLEXION
Vendredi 24 novembre 2017 / La Tour du Pin

RESTITUTION, MISE EN POESIE DESSINEE : ISABELLE RAQUIN

Isabelle RAQUIN, illustratrice indépendante,
danseuse, co-créatrice artistique et
interprete de la compagnie Pas de Loup,
consacre son temps a la création artistique
et chorégraphique et au dessin.

Les Bonhommes, personnages dessinés,

nés en classe de 1ére et terminale au lycée |

Pablo Picasso a Fontenay-sous-Bois,
étaient présents au coeur d’espaces
épistolaires. Les
accompagnent le voyage de ma vie et du

travail, ils existent depuis longtemps, n'ont

droit ni a la gomme, ni a la rature.

Compagnons poétiques, alter ego de mon |

regard sur le monde, ils révélent 'ombre de

ma pensée sur un mode pictural. Experts en Xy
vision poétique de linstant, ils sont un |
acquiescement joyeux au monde. lls |

apparaissent, intuitifs et  aléatoires,
célebrent le quotidien et laissent
soupconner les contours d'une pensée qui
ne saurait s'exprimer autrement.

Mon intention premiere est d’inviter chaque |

spectateur a se faire sa propre
interprétation, a décoller vers son propre
réve laissant ainsi la place a l'insertion de
ses mots, de ses histoires projetées et
perspectives intimes.

Bonhommes |

GR 38 Mots de bienvenue / Réaliser le TRIP de la matinée

Par ailleurs, en 2017, Heiko Buchholz / Collectif d'artistes Un euro ne fait pas le printemps invite
Isabelle Raquin avec son travail Les Bonhommes a participer aux Conf'errances Spontaneées.

Travaillant surtout sur le décalage, 'humour absurde et le lien avec la science, I'acteur-auteur
Heiko Buchholz et la dessinatrice Isabelle Raquin se prétent a ce nouveau jeu : composer,
dessiner et jouer une Conf'errance Spontanée réalisée en un jour a partir d’'un théme transmis le

matin-méme.

Isabelle RAQUIN 06 15 47 02 03 - isabelle.raquin@orange.fr - www.compagniepasdeloup.com
Le clos 38880 Autrans



GR 38 Mots de bienvenue
Tout ceci autour d'une table ronde afin de sortir de nos prés carrés et de définir les périmétres de chacun



ITIQUE, coHABITATIoN  HEVRE




S R S A e T S B 0%
Y LR A7)
AV

"‘;‘ ;

0 4&9‘

Quelle répartition des réles ? En quoi ce duo contribue-il au processus de démocratisation culturelle ?



La question de la censure et de l'autocensure, la liberté de programmation en question, l'ingérence ...



4

DEFI PERIANENT o Décpig

\
\
E .
I*-
\
% )
|- A

Quelle est la place donner aux sujets d'actualité dans les programmations (religion, identité, moeurs) ?



.%/c

h‘aooc
25 7&\

Quelle est la place des habitants.e.s dans un projet culturel ? Le citoyen est-il seulement un usager ?



La place de l'artiste dans un projet de commande politique ou

associatif a I'echelle d'un territoire ?



Charte d'utilisation des illustrations d'Isabelle Raquin
Visuels réalisés pour la journée de réflexion du GR 38 du 24 /11 /2017

Le GR 38 ainsi que les patenaires et adhérents s' engagent a respecter :

- Le nom de l'illustrateur est mentionné : Isabelle Raquin,

- Le rapport hauteur/largeur est respecté,

- Les couleurs sont correctement restituées,

- Les images transmises sont réservées exclusivement a un usage de communication sur
internet ( via réseaux sociaux ou sites internet des partenaires),

- Les utilisateurs devront reproduire fidélement les caractéristiques graphiques de l'illustration,

- Cette utilisation exclut toute modification de forme, de texte ou de couleur. Ainsi chaque
illustration doit toujours apparaitre dans son intégralité.

- Aucune de ses parties ne peut étre reproduite séparément.

- Aucun ajout ne peut étre effectué sur l'illustration : graphique, texte, détourage, recadrage,
surlignage, logo.

- Tout usage commercial ou impression ( affiche, plaquette, carte, flyer etc.) est soumis

a des conditions financiéres particuliéres. En ce cas contacter Isabelle RAQUIN.

- Les originaux des dessins sont en vente. Demande par contact ci dessus.

- e 8 .24/ /10
[)55\v)5:/§s~.‘;¢,)/c (LA f’o I3 / / /7

L} DR

r _ e Sl

BN NEN

Isabelle RAQUIN 06 15 47 02 03 - isabelle.raquin@orange.fr - www.compagniepasdeloup.com
Le clos 38880 Autrans



